
“Quando tudo falava”:  
sabedoria wapichana e teologia 

Joice Alberto de Souza e José F. Castillo Tapia 

Teologia
PúblicaCa

de
rn

os

ISSN 1807-0590 (impresso) 
ISSN 2446-7650 (on-line)

Ano XXII | Número 185 | Volume 23 | 2026



“Quando tudo falava”:  
sabedoria wapichana e teologia

Joice Alberto de Souza, Wapichana (Pimydyaba)
Indígena da etnia Wapichana, professora, intérprete de língua 

Wapichana, liderança da juventude indígena da Serra da 
Lua-RR e mestranda em História indígena pela Universidade 

Federal de Roraima – UFRR 

José F. Castillo Tapia, SJ (Duwid)
Mestre em Teologia Sistemática pela Faculdade Jesuíta 

de Filosofia e Teologia (FAJE), em Espiritualidade Inaciana 
pela Pontifícia Universidad Comillas e em Educação pela 

Universidad Pontificia de Salamanca (Espanha) 

Teologia
PúblicaCa

de
rn

os
ISSN 1807-0590 (impresso) 
ISSN 2446-7650 (on-line)

Ano XXII | Número 185 | Volume 23 | 2026



Cadernos Teologia Pública é uma publicação do Instituto Humanitas Unisinos – IHU, que busca ser uma contri-
buição para a relevância pública da teologia na universidade e na sociedade. A teologia pública pretende articular a 
reflexão teológica e a participação ativa nos debates que se desdobram na esfera pública da sociedade nas ciên-
cias, culturas e religiões, de modo interdisciplinar e transdisciplinar. Os desafios da vida social, política, econômica 
e cultural da sociedade, hoje, constituem o horizonte da teologia pública.

UNIVERSIDADE DO VALE DO RIO DOS SINOS - UNISINOS
Reitor: Sérgio Mariucci, SJ

Vice-reitor: Artur Eugênio Jacobus

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS - IHU
Diretor: Inácio Neutzling, SJ

Diretor-adjunto: Lucas Henrique da Luz
Gerente administrativo: Nestor Pilz

ihu.unisinos.br
Cadernos Teologia Pública
Ano XXII – Vol. 23 – Nº 185 – 2026
ISSN 1807-0590 (impresso) | ISSN 2446-7650 (on-line)

Editor: Prof. Dr. Inácio Neutzling, SJ – Unisinos
Conselho editorial: MS. Ana Maria Casarotti; Profa. Dra. Cleusa Maria Andreatta; MS. Guilherme Tenher 
Rodrigues; Profa. Dra. Susana Rocca. 
Conselho científico: Ana Maria Formoso (Pontificia Universidad Católica de Valparaíso, doutora em Educação); 
Christoph Theobald (Faculdade Jesuíta de Paris - Centre Sèvres, doutor em Teologia); Faustino Teixeira (UFJF-
MG, doutor em Teologia); Felix Wilfred (Universidade de Madras, Índia, doutor em Teologia); Jose Maria Vigil 
(Associação Ecumênica de Teológos do Terceiro Mundo, Panamá, doutor em Educação); José Roque Junges, 
SJ (Unisinos, doutor em Teologia); Luiz Carlos Susin (PUCRS, doutor em Teologia); Maria Inês de Castro Millen 
(CES/ITASA-MG, doutora em Teologia); Peter Phan (Universidade Georgetown, Estados Unidos da América, 
doutor em Teologia); Rudolf Eduard von Sinner (PUCPR, doutor em Teologia).
Responsáveis técnicos: Cleusa Maria Andreatta e Guilherme Tenher Rodrigues.
Imagem da capa: Pixabay
Projeto Gráfico: Ricardo Machado
Editoração: Guilherme Tenher Rodrigues
Revisão: Isaque Gomes Correa

Cadernos IHU ideias / Universidade do Vale do Rio dos Sinos, Instituto Humanitas Unisinos.
– Ano 20. São Leopoldo: Universidade do Vale do Rio dos Sinos, 2003- .v. 20.
Publicado também on-line: <http://www.ihu.unisinos.br/cadernos-ihu-ideias>.
Descrição baseada em: Ano 1, n. 1 (2003); última edição consultada: Ano 19, n. 326 (2021).
ISSN 2448-0304
1. Sociologia. 2. Filosofia. 3. Política. I. Universidade do Vale do Rio dos Sinos. Instituto 
Humanitas Unisinos.

Bibliotecária responsável: Carla Maria Goulart de Moraes – CRB 10/1252

As posições expressas nos textos assinados são de responsabilidade exclusiva dos autores.

Instituto Humanitas Unisinos – IHU
Universidade do Vale do Rio dos Sinos – Unisinos

Av. Unisinos, 950, 93022-750, São Leopoldo/RS, Brasil



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 4 |

“Quando tudo falava”:  
sabedoria wapichana e teologia

 

Joice Alberto de Souza, Wapichana (Pimydyaba) 

Indígena da etnia Wapichana, professora, intérprete de língua Wapichana, 
liderança da juventude indígena da Serra da Lua-RR e mestranda em 

História indígena pela Universidade Federal de Roraima – UFRR 

José F. Castillo Tapia, SJ (Duwid)

Mestre em Teologia Sistemática pela Faculdade Jesuíta de Filosofia e 
Teologia (FAJE), em Espiritualidade Inaciana pela Pontifícia Universidad 

Comillas e em Educação pela Universidad Pontificia de Salamanca

Introdução

A proposta deste caderno nasce do desejo profun-
do de promover um encontro fecundo entre a 

cosmovisão indígena do povo Wapichana e a teologia 
cristã católica, à luz do diálogo intercultural que tem 
sido incentivado pela Igreja, especialmente nas últimas 
décadas. Ao reconhecer a riqueza espiritual, ética e 
simbólica dos povos originários da Amazônia, a Igreja 
também é chamada a escutar, discernir e dialogar com 
esses saberes ancestrais, num caminho de mútua trans-
formação e evangelização inculturada.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 5 |

Entre os diversos povos indígenas presentes na 
região norte do Brasil, os Wapichana ocupam um lu-
gar singular por sua língua, seus mitos fundadores e 
suas práticas comunitárias. Seu território tradicional se 
estende entre o norte de Roraima e o sul da Guiana, 
em áreas de cerrado, savanas e florestas. Com uma po-
pulação significativa e uma forte identidade cultural, o 
povo Wapichana tem resistido às múltiplas formas de 
violência histórica – desde a colonização até as amea-
ças contemporâneas – com sabedoria, espiritualidade 
e coesão social.

Este caderno pretende oferecer uma introdução 
abrangente à cosmovisão wapichana, valorizando seus 
mitos de origem, sua relação com a natureza, suas prá-
ticas rituais e sua visão de mundo, sem perder de vista 
o horizonte de diálogo com a fé cristã. A intenção não 
é impor uma interpretação externa, mas buscar pontos 
de convergência, complementaridade e interrogação 
mútua à luz do Evangelho e do Magistério da Igreja.

Inspirando-se no espírito do Sínodo para a Amazô-
nia (2019) e na exortação apostólica Querida Amazonia 
do Papa Francisco, esta reflexão parte do reconheci-
mento de que “a fé cristã não desmantela o sonho in-
dígena, mas o purifica e o realiza” (QA, 67). A escuta 
sincera da sabedoria dos povos indígenas é, portanto, 
parte constitutiva da missão eclesial na Amazônia. 
Como também nos recorda a encíclica Laudato Si’, os 
povos originários têm “uma maneira de viver que 
pode nos ensinar muito” (LS, 71), sobretudo no que se 
refere à relação com a terra como dom, à sobriedade de 
vida e à espiritualidade do cuidado.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 6 |

A teologia cristã, neste contexto, é convidada a sair 
de si, a colocar-se em atitude de escuta e reverência 
diante de outras formas de perceber o mundo e de se 
relacionar com o mistério divino. Mais do que traduzir 
conceitos teológicos em linguagens indígenas, trata-se 
de construir uma teologia que brote da experiência 
concreta dos povos originários, marcada por seus ter-
ritórios, seus corpos e sua memória ancestral. Uma te-
ologia do chão, encarnada, sensível aos gritos da terra 
e dos pobres.

O método adotado neste caderno se baseia em três 
fundamentos: (1) a descrição respeitosa da cosmovisão 
wapichana com apoio em fontes orais e escritas; (2) a 
análise teológica católica com base na Escritura, na tra-
dição e no Magistério; (3) a abertura ao diálogo inter-
cultural como espaço de encontro entre a fé cristã e os 
saberes indígenas. Esse itinerário busca contribuir com 
as comunidades de base, com os agentes de pastoral 
e com os estudiosos interessados em construir pontes 
entre teologia e cultura, fé e território.

O caderno está dividido em duas partes. A primei-
ra apresenta os principais elementos da cosmovisão 
wapichana, com destaque para os mitos fundadores 
como o de Tuminkery e Duwid, o papel da palavra 
como força criadora (puuri), a sacralidade da terra e 
dos animais, e os rituais de cura, dança e nomeação. 
Também analisa a ética comunitária que sustenta os 
modos de vida do povo Wapichana, com base em va-
lores como reciprocidade, memória, cuidado e respeito 
pelos mais velhos.

A segunda parte realiza uma leitura teológica des-
sa cosmovisão, articulando temas fundamentais da 
tradição cristã – como criação, Palavra de Deus, sacra-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 7 |

mento, corpo, nome e missão – com elementos da espi-
ritualidade wapichana. Partindo da perspectiva cató-
lica, são discutidas as possibilidades de convergência, 
as tensões legítimas e os horizontes de um cristianismo 
verdadeiramente amazônico, enraizado na experiência 
concreta dos povos indígenas e capaz de dialogar com 
sua sabedoria milenar.

Este caderno não tem a pretensão de esgotar um 
tema tão vasto e delicado. Ele pretende, isto sim, lan-
çar sementes. Sementes de encontro, de respeito, de 
conversão e de esperança. Esperança de que a Igreja, 
ao mergulhar mais profundamente na riqueza das cul-
turas indígenas, possa também redescobrir dimensões 
esquecidas do Evangelho e caminhar com os povos ori-
ginários em direção ao Reino de Deus.

1 O povo Wapichana: localização, língua e 
resistência cultural

O povo Wapichana é um dos principais grupos in-
dígenas da região amazônica setentrional, com 

presença histórica em Roraima e no sul da Guiana. 
Sua autodenominação é Wapichana, embora em alguns 
registros históricos também seja chamado de Uapixa-
na ou Vapixana. Trata-se de um povo com identidade 
própria, língua viva, organização social comunitária e 
forte vínculo com o território ancestral.

1.1 Localização e território

No Brasil, os Wapichana vivem principalmente na 
região leste do estado de Roraima, nos municí-

pios de Bonfim, Normandia e Cantá, em terras indíge-
nas demarcadas, como Malacacheta, Canauanim, São 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 8 |

Marcos, Raposa Serra do Sol e outras. Seus territórios 
se situam majoritariamente em áreas de savana, conhe-
cidas localmente como lavrado, intercaladas por flo-
restas de galeria e cursos d’água. Na Guiana, habitam 
regiões próximas à fronteira brasileira, especialmente 
no distrito do Rupununi.

O território tradicional wapichano não é apenas 
uma base física de subsistência, mas um espaço sagra-
do atravessado por mitos, histórias, grafismos e me-
mórias coletivas. Os nomes dos rios, serras e caminhos 
carregam sentidos espirituais e cosmológicos. Essa re-
lação com a terra vai muito além de uma dimensão eco-
nômica ou utilitária: é relacional, afetiva e ritual, como 
será explorado nos capítulos seguintes (ISA, 2025).

1.2 Língua e oralidade

A língua wapichana pertence à família linguística 
Aruak, uma das mais amplamente distribuídas 

nas Américas. É uma das línguas indígenas mais fala-
das em Roraima, com cerca de dez mil falantes, segun-
do dados do Instituto Socioambiental (ISA). Muitos 
membros do povo Wapichana são bilíngues, domi-
nando também o português ou o inglês, o que favore-
ce estratégias de resistência e articulação política, sem 
que isso implique abandono da língua ancestral (ISA, 
2025).

A oralidade ocupa um lugar central na preserva-
ção da identidade cultural wapichana. Mitos, cantos, 
histórias de vida, conselhos dos anciãos e práticas de 
cura são transmitidos de geração em geração por meio 
da palavra viva. A língua é também um veículo da es-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 9 |

piritualidade e da ética coletiva, pois expressa a visão 
de mundo, os modos de habitar o território e os códi-
gos de convivência comunitária (ISA, 2025).

1.3 História de resistência

A história do povo Wapichana, como a de muitos 
povos indígenas da Amazônia, está marcada por 

processos de colonização, expropriação territorial, dis-
criminação e violação de direitos. Desde o contato com 
os primeiros colonizadores europeus no século XVIII, 
os Wapichana enfrentaram tentativas de evangelização 
forçada, invasões de terras e destruição cultural. No 
entanto, ao longo dos séculos eles resistiram de forma 
criativa, reorganizando suas comunidades, preservan-
do suas práticas e dialogando criticamente com a socie-
dade envolvente.

Nos últimos anos, os Wapichana têm desempenha-
do um papel ativo na luta por direitos territoriais, edu-
cação escolar indígena e acesso à saúde diferenciada. 
Lideranças locais têm se articulado em associações e 
organizações representativas, defendendo não apenas 
a demarcação e proteção de suas terras, mas também o 
reconhecimento de sua cultura e espiritualidade (Fu-
nai, 2015).

A resistência wapichana é, portanto, tanto política 
quanto simbólica. Ela se manifesta nas festas tradicio-
nais, nos cantos em língua materna, nos grafismos cor-
porais, nas práticas agrícolas sustentáveis e, sobretudo, 
na firme convicção de que seu modo de vida é portador 
de sentido e dignidade (ISA, 2025).



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 10 |

2 Mito de criação e personagens centrais: 
Tuminkery, Duwid e a árvore do mundo

A cosmovisão wapichana se estrutura a partir de 
narrativas míticas que explicam a origem do 

mundo, dos seres vivos e da sociedade humana. Esses 
mitos não são meras histórias do passado, mas expres-
sões vivas de um conhecimento ancestral que articula 
natureza, espiritualidade e ética. Entre os relatos mais 
fundamentais está o mito da grande árvore do mundo, 
com dois protagonistas: Tuminkery e Duwid.

2.1 A grande árvore do mundo

No início dos tempos, segundo os Wapichana, “o 
céu morava perto e todos falavam a mesma lín-

gua, era puuri. Magia” (Wapichana, 2021, p. 7). Esse 
tempo primordial era regido por uma ordem simbólica 
criada por Tuminkery, onde a palavra (puuri) tinha o 
poder de transformar a realidade. Essa árvore cósmica 
funcionava como eixo do mundo, unindo as dimensões 
celeste, terrena e subterrânea. A palavra puuri designa 
encantamento, indicando que a comunicação entre to-
dos os seres possuía um caráter sagrado e mágico. A 
Terra encontrava-se inteiramente coberta por florestas, 
e entre as incontáveis árvores destacava-se uma em 
especial por seu tamanho e propriedades sobrenatu-
rais: Tomoromu, conhecida como a grande árvore do 
mundo. Essa árvore colossal possuía um tronco de pe-
dra gigantesco e galhos que tocavam as nuvens – “tão 
frondosa quanto alta, cujos galhos mais baixos ficavam 
entre as nuvens e os mais altos ultrapassavam o grande 
Sol” (Wapichana, 2021, p. 17). Nem mesmo as aves de 
voo mais elevado conseguiam ver seu topo. Como ex-
clama o ancião na narrativa: “Nem mesmo o magnífico 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 11 |

Anuwyn, o urubu-rei, com suas poderosas asas, conse-
gue alcançar essa extraordinária altura, meus parentes! 
Tuminkery, criador de todas as coisas, com seu sopro 
mágico, deu propriedades especiais a essa árvore co-
lossal” (Wapichana, 2021, p. 17). Tomoromu era, por-
tanto, uma dádiva do criador Tuminkery – uma árvore 
única, imbuída de magia e fonte de sustento e proteção 
para todos os seres.

A grande árvore do mundo cumpria a função de 
eixo central da vida e da cosmologia wapichanas. Sob 
sua copa suntuosa reuniam-se animais de todas as es-
pécies e também os humanos ancestrais, que dela reti-
ravam alimento em abundância. Conta-se que Tomo-
romu produzia frutos de todos os tipos imagináveis, 
doces e variados. Na história, quando um pequeno 
cutia-macho descobre os frutos caídos dessa árvore 
maravilhosa, ele e o velho que cuida dele ficam mara-
vilhados diante da fartura: diversas frutas como taxi, 
murici, buriti, cupuaçu, manga, caju, goiaba, banana, 
melancia, entre muitas outras eram encontradas sob 
Tomoromu (Wapichana, 2021). Essa lista de frutos na-
tivos ressalta que a grande árvore continha em si a di-
versidade de toda a floresta, simbolizando a plenitude 
da criação. Assim, Tomoromu é representada como a 
“mãe de todas as árvores”, generosa e nutritiva, capaz 
de alimentar indefinidamente todos os seres. Importa 
notar seu caráter cósmico: além de prover sustento, 
Tomoromu conectava diferentes planos do mundo – 
seu topo alcançava as alturas celestes e tocava Yydary’u 
Kamuu (o Sol), enquanto suas raízes e tronco perten-
ciam à terra. Trata-se claramente de um motivo da Ár-
vore do Mundo ou Árvore Eixo, comum em narrativas 
cosmológicas de diversos povos, aqui expressando a 
ideia de que toda a vida está interligada em torno de 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 12 |

um centro sagrado. Em suma, a seção mítica “A gran-
de árvore do mundo” apresenta Tomoromu como a 
representação máxima da abundância original e da 
harmonia entre céu, terra e seres vivos, no amanhecer 
da criação segundo a teologia wapichana.

Os frutos da grande árvore alimentavam os pri-
meiros seres humanos e garantiam harmonia entre os 
reinos. Ela era também um símbolo da conexão entre 
todos os seres e da abundância original dada pelos 
criadores. No entanto, essa ordem inicial seria rom-
pida por um gesto de desobediência ou impaciência 
de Duwid1, o que levou à queda da árvore. Com sua 
queda, céu e terra se separaram, e o mundo passou a 
ser como o conhecemos hoje: fragmentado, vulnerá-
vel, distante da presença direta dos criadores.

A queda da árvore marca uma ruptura ontológi-
ca, inaugurando a condição humana atual: separado 
de Tuminkery (Deus), lançados à história, sujeitos à 
morte e ao esquecimento. No entanto, os traços da or-
dem original ainda permanecem visíveis na natureza 
e nos rituais, como memória sagrada que sustenta o 
povo em sua travessia.

2.2 Tuminkery: o criador e a palavra viva

Tuminkery é considerado o principal ser criador 
na mitologia wapichana. Em muitas versões do 

mito, é ele quem organiza o mundo, cria os animais, 
1 Conforme a comunidade e a voz que o narra – seja de anciãos, 
seja de lideranças, pajés ou benzedeiros –, o mito apresenta 
nuanças distintas. Em certas versões, Tuminkery e Duwid são 
irmãos; em outras, Duwid é descrito como homem, como relata 
Cristino Wapichana. Há relatos em que ambos derrubam a árvore 
primordial, e outros em que Duwid é quem restaura a ordem após 
o corte. Em todo caso, a narrativa aponta para aquele início em 
que, sob o aparente caos, reinava uma harmonia primordial.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 13 |

modela os humanos e ensina os saberes fundamentais 
para a vida comunitária. Em algumas comunidades, 
seu nome é usado para se referir ao próprio Deus cris-
tão, o que demonstra uma abertura semântica e religio-
sa da figura.

A principal característica de Tuminkery é seu 
poder de criação por meio da palavra. Diferente de 
um demiurgo que molda o mundo com as mãos, Tu-
minkery fala, e as coisas acontecem. Sua linguagem é 
performativa: nomear é criar, falar é transformar. Essa 
concepção lembra profundamente o prólogo do Evan-
gelho de João: “No princípio era a Palavra” (Jo 1,1).

Além de criador, Tuminkery é também legislador e 
educador. Ele ensina aos humanos como viver em har-
monia com a terra, como plantar, colher, respeitar os 
ciclos da natureza e tratar os outros seres com reverên-
cia. Sua figura combina, pois, elementos de sabedoria, 
transcendência e proximidade, sendo um paradigma 
espiritual para o povo Wapichana.

2.3 Duwid: o teimoso

Duwid é frequentemente apresentado como uma 
espécie de pajé. Ele encarna uma dimensão mais 

ambígua da existência. Em algumas narrativas, apa-
rece como um ser brincalhão, trapaceiro, provocador, 
cuja ação gera desordem, mas também movimento e 
aprendizado. 

Em wapichana moderno, o termo “Duwid” desig-
na a coruja conhecida como “rasga-mortalha” (Tyto 
alba), ave noturna tradicionalmente associada a pres-
ságios de morte2. Isso sugere que Duwid carrega em 

2 Um ancião da comunidade de Tabalascada (Serra da Lua-RR) 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 14 |

si a simbologia do liminar, do enigmático e do trans-
gressor. Não é um antagonista no sentido cristão de 
“diabo”, mas uma figura que revela a complexidade 
do mundo, os limites da ordem e os desafios do viver. 
Com Duwid, poderíamos dizer que a vida não é bran-
ca ou preta; existe uma variedade imensa de cores que 
nos mostram a complexidade da realidade.

A relação entre Tuminkery e Duwid é de comple-
mentaridade tensa. Eles caminham juntos na criação, 
mas seguem lógicas diferentes. Enquanto um constrói, 
o outro experimenta. Enquanto um ordena, o outro de-
sestabiliza. Essa dualidade reflete uma visão não ma-
niqueísta do mundo, em que bem e mal não são polos 
absolutos, mas forças coexistentes e entrelaçadas no 
tecido da vida.

2.4 A separação de Tuminkery e a condição 
humana

A derrubada de Tomoromu marca um antes e de-
pois na cosmologia wapichana, explicando de 

forma mítica a origem da condição atual do mundo 
e da humanidade. Com a queda da grande árvore do 
mundo – ato que simboliza a hybris (desmedida) hu-
mana –, ocorre um rompimento não apenas físico, mas 
também espiritual: é como se Tuminkery, o Criador, se 
afastasse do convívio próximo que mantinha durante o 
tempo mágico das origens. De um estado de abundân-
cia e comunicação direta com o sagrado, passa-se a um 
estado de escassez, trabalho e distanciamento do divi-
no. Em outras palavras, consuma-se a separação entre 
Tuminkery e os seres humanos, fenômeno que o mito 
apresenta como origem da condição humana atual, su-
testemunhou que, à noite, Duwid assume a forma de uma coruja e 
traz presságios para a comunidade.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 15 |

jeita a dificuldades e mortalidade.

O texto descreve com forte carga dramática o mo-
mento do abate de Tomoromu e suas consequências 
imediatas. Após dias e noites de machadadas incessan-
tes – em que “cada talho sangrou e enfraqueceu Tomo-
romu… Enquanto a mãe de todas as árvores agoniza-
va, seus gemidos eram ouvidos ao longe” (Wapichana, 
2021, p. 21) –, a árvore do mundo finalmente tomba. O 
impacto disso repercute em todo o cosmos: Kamuu, o 
Sol, que “morava bem pertinho” naqueles tempos (isto 
é, próximo à terra), é atingido por um enorme galho e 
arrastado para dentro do rio Orinoco, despedaçando-
-se em brasas; instantaneamente, “a escuridão encheu 
o mundo” (Wapichana, 2021, p. 24). Simultaneamente, 
jorra água em volume descomunal “das fendas abertas 
no imenso tronco de pedra de Tomoromu, ameaçando 
inundar todo o mundo” (Wapichana, 2021, p. 24). Esta 
narrativa evidencia uma catástrofe cósmica: a queda 
da árvore sagrada provoca o eclipse do Sol (mergu-
lho nas trevas) e um dilúvio iminente – elementos que 
remetem, respectivamente, à perda da iluminação/
orientação divina e ao caos desordenado das águas.

Nesse momento de crise, Tuminkery não intervém 
diretamente para reverter os efeitos – fato teológico 
de grande significado. Em vez disso, são os próprios 
seres terrenos (animais e humanos ancestrais) que se 
mobilizam para mitigar a destruição: tapam as brechas 
do tronco para conter as águas e resgatam as fagulhas 
de Kamuu do fundo do rio, numa empreitada coleti-
va guiada por dons menores concedidos pelo Criador. 
Por exemplo, Tuminkery oferece uma última assistên-
cia pontual ao designar a anta como guia na escuridão, 
colocando “na ponta de cada uma de suas orelhas uma 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 16 |

faixa branca para brilhar no escuro. (Até hoje essas pe-
quenas manchas brancas estão lá)” (Wapichana, 2021, 
p. 24). Esse detalhe mitológico explica a marca branca 
nas orelhas da anta e simboliza um reduzido auxílio di-
vino em meio à calamidade, reforçando, contudo, que 
a restauração da ordem dependerá principalmente do 
esforço das criaturas. De fato, após intensa busca, os 
animais conseguem reconstituir o Sol; Kamuu volta a 
brilhar, mas profundamente marcado pelo ocorrido – 
ele decide afastar-se: “recuperado seu esplendor… não 
quis nem saber de ficar perto das nuvens e foi morar no 
teto do céu” (Wapichana, 2021, p. 28). Ou seja, o Sol se 
estabelece doravante a grande distância, assegurando 
luz ao mundo, porém sem a proximidade familiar de 
outrora. Essa imagem sintetiza a nova ordem: o sagra-
do se eleva a um plano distante, enquanto a Terra per-
manece abaixo, entregue à dinâmica natural e humana.

Consumada a separação, o mundo se transforma 
profundamente. O próprio texto ressalta: “O mundo 
mágico, puuri, foi alterado pela queda de Tomoromu 
e pelo trauma de Kamuu” (Wapichana, 2021, p. 29). 
Aquela unidade primordial – em que tudo comparti-
lhava a mesma língua e a mesma vida encantada – dá 
lugar a um mundo fragmentado e menos benigno. As 
consequências para os humanos e animais são inúme-
ras e definitivas. Primeiro, cessa a fartura espontânea: 
“Restou aos homens plantar para comer. Cada árvore 
passou a produzir apenas a sua própria fruta” (Wapi-
chana, 2021, p. 28). Isso significa que, a partir de então, a 
humanidade precisa trabalhar (agricultura) para obter 
sustento, pois já não existe a árvore universal que pro-
vê todos os alimentos. Cada espécie vegetal torna-se 
especializada, refletindo a perda da unidade abundan-
te. Segundo, ocorre uma separação dos habitats e dos 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 17 |

papéis ecológicos: “Os animais foram distribuídos por 
diversos ambientes. Alguns foram morar nas águas. 
Outros, na terra” (Wapichana, 2021, p. 28). Surge assim 
a distinção entre as criaturas aquáticas e terrestres, en-
tre aves e quadrúpedes…, ao contrário da convivência 
próxima e quase doméstica que havia sob Tomoromu. 
Terceiro, instaura-se a realidade da predação e do con-
flito: “passaram a se revezar, ora como predadores, 
ora como predados; ora como caçadores noturnos, ora 
diurnos” (Wapichana, 2021, p. 29). Em outras palavras, 
inaugura-se o ciclo da cadeia alimentar e da luta pela 
sobrevivência, algo ausente no mundo mítico anterior 
onde reinavam a harmonia e a partilha.

Todos esses elementos delineiam a condição hu-
mana pós-mítica, equivalente, em termos comparati-
vos, a uma “queda” ou perda do paraíso. A humanida-
de agora vive num mundo dessacralizado (ou menos 
sacralizado): Tuminkery já não caminha ao lado dos 
homens; ele permanece presente apenas indiretamen-
te, nos fenômenos naturais (o Sol distante, a chuva, as 
estações) e na memória ancestral. Os humanos, por sua 
vez, carregam o peso de sua escolha imprudente: de-
vem cultivar a terra, enfrentar a finitude dos recursos e 
lidar com a presença da morte e do conflito. Com isso, 
mito wapichano explica teologicamente a origem das 
dores e dos desafios da existência humana – elementos 
universais como a necessidade de trabalho, a separa-
ção entre humanidade e natureza, e a aparente distân-
cia entre o mundo humano e o divino. Essa separação 
de Tuminkery não é um abandono completo, mas in-
dica que a relação com o sagrado se dará, doravante, 
de forma mediada (pelos sonhos, pelos espíritos, pela 
tradição oral), e não mais em comunhão direta e coti-
diana como no início dos tempos. A condição humana 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 18 |

atual, para os Wapichana, é resultado desse processo 
mítico de ruptura e transformação, que ao mesmo tem-
po funda a realidade tal como é conhecida e impõe a 
necessidade de lembrar e respeitar os ensinamentos 
contidos no mito.

3 A palavra como força criadora: puuri e a 
linguagem do mundo

No centro da cosmovisão do povo Wapichana está 
a convicção de que a palavra não é apenas um 

instrumento de comunicação, mas uma força viva e efi-
caz capaz de criar, curar, ordenar e transformar o mun-
do. Essa concepção se expressa no conceito de puuri, 
que pode ser traduzido como “fala eficaz”, “palavra 
verdadeira” ou “linguagem sagrada”. Mais do que um 
som articulado, puuri é energia ativa, conectada ao mis-
tério da origem e ao poder do espírito.

3.1 O tempo em que tudo falava

Segundo os relatos tradicionais, no início do mundo 
“tudo falava”: os animais, as plantas, os rios e até 

as pedras tinham linguagem e consciência. Céu e terra 
não estavam separados, e os seres se compreendiam 
mutuamente por meio de uma língua comum, mágica 
e ancestral. Esse tempo primordial, anterior à queda da 
grande árvore, é lembrado com reverência como a era 
do puuri, quando a palavra era fonte direta de trans-
formação.

Nesse contexto, nomear era dar existência, e falar 
era modificar o real. Essa concepção da linguagem 
como princípio criador ecoa em diversas tradições reli-
giosas, incluindo a judaico-cristã, onde a palavra divi-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 19 |

na traz à existência o universo (cf. Gn 1; Jo 1,1). Para os 
Wapichana, esse poder da palavra continua acessível 
em certas circunstâncias – especialmente nos rituais, 
nos cantos e nas curas –, quando o puuri é invocado 
com respeito e conhecimento.

3.2 Palavra, corpo e memória

O puuri não é abstrato nem separado da experiência 
concreta. Ele se manifesta no corpo do falante, nos 

gestos, no ritmo da fala, no tom da voz e na intenção 
do coração. A palavra eficaz exige conexão com os es-
píritos, com a memória dos anciãos e com o espírito 
da floresta. Quem fala sem sabedoria pode provocar 
desordem; quem fala com verdade, cura e fortalece.

Por isso, os anciãos e as anciãs são considerados 
“guardiões da palavra”. Seus conselhos, histórias e 
bênçãos têm peso espiritual. Ao transmitir os mitos e 
os ensinamentos da vida comunitária, eles não apenas 
informam: eles atualizam a memória do povo e man-
têm viva a conexão com os criadores.

A palavra é também profundamente ética. O Wa-
pichana não deve mentir, enganar ou ferir com a fala. 
O uso da palavra implica responsabilidade social e es-
piritual, pois o que é dito reverbera no mundo. Essa 
dimensão ética da linguagem aparece nas cerimônias 
de nomeação, nos discursos coletivos e nos processos 
de reconciliação comunitária.

3.3 Puuri e o cristianismo

Embora a leitura teológica será desenvolvida mais 
adiante, já se pode antecipar que o conceito de 

puuri oferece um ponto de encontro profundo com a 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 20 |

fé cristã. A centralidade da Palavra na criação, na reve-
lação e na salvação é um dos eixos da teologia bíblica: 
“Ele disse, e tudo foi feito” (Sl 33,9); “O Verbo se fez 
carne e habitou entre nós” (Jo 1,14).

Nesse sentido, o puuri não é apenas uma curiosi-
dade antropológica, mas uma categoria espiritual que 
pode enriquecer a compreensão cristã do mistério de 
Deus. A palavra que cura, que organiza o mundo e que 
comunica vida encontra eco tanto na tradição wapicha-
na quanto na mensagem evangélica.

4 Relação com a terra, os rios, os animais e 
os ancestrais

A cosmovisão do povo Wapichana é essencialmente 
relacional e territorial3. O ser humano não é con-

cebido como separado da natureza, mas como parte 
de uma grande rede de vida que inclui a terra, os rios, 
os animais, os astros e os espíritos. Cada elemento do 
mundo tem um lugar no equilíbrio da existência, e as 
relações entre os seres são orientadas por respeito, re-
ciprocidade e cuidado. Esta visão integradora sustenta 
a espiritualidade, a ética e os modos de vida do povo 
Wapichana, e desafia as concepções modernas basea-
das na separação entre sujeito e objeto, ou entre cultura 
e natureza.

3 Os relatos essenciais sobre a natureza, os rios e os animais 
pertencem à tradição oral e são transmitidos de geração em 
geração. A professora Joice ouvia – e ainda ouve – as histórias que 
seu avô conta à noite. Essas narrativas só podem ser compartilhadas 
depois do pôr-do-sol; os anciãos alertam que, se forem contadas 
às pressas ou em plena luz do dia, as crianças envelhecerão muito 
depressa.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 21 |

4.1 A terra como mãe e origem

Para os Wapichana, a terra (dayan) não é um recurso 
explorável ou propriedade individual, mas uma 

entidade viva, geradora e sagrada. Ela é considerada 
mãe de todos os seres, fonte de alimento, abrigo e sa-
bedoria. A terra guarda as pegadas dos antepassados, 
as marcas dos mitos e os lugares de força espiritual. 
Caminhar sobre ela é, portanto, um ato ritual, um gesto 
de comunhão e memória.

As serras, os montes, os buritis, os igarapés, as sa-
vanas, o mato... carregam nomes que remetem a his-
tórias míticas. Determinados lugares são considerados 
“moradas de encantados” ou “moradas de espírito”, 
exigindo posturas respeitosas, silêncio ou oferendas. A 
violação desses espaços sagrados pode causar doenças 
ou desequilíbrios, que devem ser tratados por pajés/
marynaunau e sábios da comunidade.

A terra também possui uma dimensão ética e po-
lítica. Desmatá-la sem necessidade, contaminá-la com 
veneno ou usurpá-la de forma gananciosa é visto como 
um rompimento da ordem do mundo. A luta pela de-
marcação e proteção dos territórios tradicionais é, por 
isso, uma luta não apenas por sobrevivência material 
ou política, mas por dignidade espiritual e cultural. 
Nesse sentido, todo ativismo a favor da defesa dos po-
vos indígenas deveria aprender a enxergar a profun-
deza da realidade de cada povo, levando a sério sua 
espiritualidade e sua cosmovisão (ISA, 2025).



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 22 |

4.2 Os rios e as águas

Os rios são veias da terra e caminhos dos espíritos. 
Eles não apenas abastecem de água e alimento, 

mas também conectam comunidades, transmitem his-
tórias e acolhem rituais. Cada curva do rio possui um 
nome, uma história, uma memória. Pescar, navegar ou 
banhar-se exige conhecimento e cuidado.

Os Wapichana reconhecem a presença de seres es-
pirituais nas águas – alguns protetores, outros perigo-
sos – e transmitem às crianças o conhecimento de como 
se comportar diante desses mistérios. Existem cantos, 
orações e gestos que devem ser feitos antes de lançar 
redes ou entrar no rio, como forma de respeito aos do-
nos da água.

4.3 Os animais como parentes

Os animais, na tradição deste povo, não são apenas 
“seres inferiores” ou “recursos naturais”, mas pa-

rentes e coabitantes do mundo. Muitos deles são con-
siderados irmãos míticos dos humanos, transformados 
em tempos antigos por ação de Tuminkery ou Duwid. 
Assim, o jabuti, o tamanduá, a onça e a coruja não são 
apenas bichos: são seres com histórias, nomes e tem-
peramentos.

Alguns animais possuem papel simbólico forte. A 
coruja, por exemplo, é associada a Duwid, e seu canto 
pode ser interpretado como presságio. Outros são res-
peitados por suas qualidades: o beija-flor pela leveza, 
o gavião pela visão, o tatu pela persistência. A caça, 
quando necessária, é feita com rituais e limites, reco-
nhecendo o dom da vida que é retirada.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 23 |

Essa visão gera uma ética de moderação e gratidão: 
não se mata por prazer, não se desperdiça carne, não se 
trata o animal como objeto. A vida animal é parte da 
totalidade sagrada do mundo, e sua presença inspira 
cantos, grafismos e histórias.

4.4 Os ancestrais e os mortos

Na cosmologia wapichana, os mortos não desapa-
recem. Eles permanecem presentes na memória 

da comunidade, nos sonhos, nos lugares e em certas 
manifestações naturais. São os “encantados”, espíritos 
que podem acompanhar, proteger ou advertir os vivos. 
Por isso, a relação com os ancestrais é contínua e di-
nâmica.

Existem lugares de sepultamento que não devem 
ser perturbados. Existem histórias que só podem ser 
contadas em certas épocas. Existem nomes que são da-
dos a recém-nascidos em honra a parentes falecidos, 
numa espécie de continuidade espiritual.

A ancestralidade é fonte de autoridade e de sa-
bedoria. Ouvir os mais velhos, guardar os conselhos 
dos antepassados, respeitar a linhagem da família e do 
povo são atitudes que formam o caráter e reforçam o 
pertencimento. A memória dos mortos é celebrada na 
vida dos vivos (ISA, 2025).

5 Rituais, festas, danças e saberes corporais

A vida espiritual do povo Wapichana é profunda-
mente enraizada em práticas rituais e celebrações 

coletivas que envolvem canto, dança, pintura corporal, 
jejum, partilha e silêncio. Essas práticas não apenas re-
forçam a coesão comunitária, mas também atualizam 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 24 |

a memória mítica, fortalecem o vínculo com os ances-
trais e mantêm o equilíbrio com o mundo espiritual. O 
corpo, nesse contexto, não é separado da dimensão re-
ligiosa: ele é lugar de expressão do sagrado e mediador 
das relações com o cosmos (ISA, 2025).

5.1 O corpo como lugar de sabedoria

Diferentemente da visão ocidental que, com frequ-
ência, separa corpo e espírito, a tradição wapicha-

na reconhece o corpo como centro de sensibilidade, 
memória e presença espiritual. O corpo é pintado com 
grafismos que evocam histórias, curas, forças proteto-
ras e identidades clânicas. Ele dança, canta, jejua e se 
recolhe como forma de conexão com os deuses, com a 
terra e com os outros seres.

As crianças aprendem desde cedo os gestos cor-
retos, as posturas respeitosas e os rituais apropriados 
para cada ocasião. O corpo é educado para viver em 
harmonia com o grupo e com os ritmos da natureza. O 
silêncio, por exemplo, é valorizado como espaço de es-
cuta e de interiorização, especialmente em momentos 
de passagem, como luto ou iniciação.

5.2 Festas cíclicas e calendário ritual

A vida ritual dos Wapichana é marcada por um 
calendário que acompanha os ciclos da natureza 

– como o início das chuvas, a colheita do milho ou a 
pesca do peixe grande. As festas mais importantes re-
únem famílias de diferentes comunidades e envolvem 
vários dias de preparação, jejum e canto. São ocasiões 
de reafirmação da identidade coletiva e de renovação 
do pacto com o sagrado.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 25 |

Entre essas festas, destaca-se o Parixara, uma dan-
ça tradicional que envolve música, batidas de pés, tra-
jes especiais e forte carga simbólica. O Parixara não é 
apenas entretenimento: é memória viva dos tempos 
ancestrais, expressão de força espiritual e meio de en-
sino intergeracional. Durante a dança, os participantes 
reencenam elementos míticos e agradecem aos criado-
res pelos dons da vida.

Além das festas coletivas, há também rituais de 
passagem, como o nascimento, a puberdade, o casa-
mento e a morte. Cada um desses momentos é acom-
panhado por ritos específicos que incluem cantos, 
benzeduras, banhos de ervas, pinturas e restrições 
alimentares. A função desses ritos é garantir proteção 
espiritual, ensinar valores e situar o indivíduo dentro 
do coletivo (ISA, 2025).

5.3 Saberes de cura e espiritualidade

O Marynau, na tradição espiritual do povo Wapi-
chana, é simultaneamente guia espiritual, cura-

dor e guardião do conhecimento ancestral. Sua atuação 
é essencial nos rituais de cura, nos quais ele adentra os 
planos invisíveis para buscar a alma perdida do doente 
ou confrontar a entidade causadora da enfermidade. 
Seus cantos não são apenas narrativas simbólicas: são 
verdadeiros instrumentos de ação espiritual. Ao en-
toá-los, o Marynau engaja-se diretamente na batalha 
pela restauração da vida e do equilíbrio, reconduzindo 
a alma ao corpo e restabelecendo a harmonia entre o 
mundo visível e o invisível.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 26 |

Ao lado do Marynau, há também os Kapurinhau, 
rezadores e benzedeiros especialistas em puuri (ora-
ções tradicionais), que não exercem o papel de pajés 
em estado de transe, mas desempenham funções espi-
rituais de grande importância. Por meio do maruwaib 
(defumação), eles detêm vastos repertórios de orações 
voltadas à cura, à proteção, ao êxito na caça e à vida 
comunitária. Sua sabedoria expressa-se em palavras 
sagradas que, mesmo sem recorrer ao transe, possuem 
força espiritual capaz de sustentar a saúde física e es-
piritual do povo.

Os marynaunau (pajés), os kapurinhau (benzedei-
ros), as parteiras e os mais velhos são guardiões de sa-
beres de cura que integram corpo, espírito e natureza. 
As doenças não são vistas apenas como falhas físicas, 
mas como desequilíbrios relacionais ou espirituais. O 
tratamento envolve plantas medicinais, palavras sa-
gradas (puuri), gestos ritualizados e acompanhamento 
espiritual.

A cura é entendida como restauração da harmonia, 
e não apenas como eliminação de sintomas. Por isso, 
envolve a família, a comunidade e até o território. Um 
lugar profanado, uma promessa não cumprida, uma 
palavra maldita – tudo isso pode ser causa de enfermi-
dade. A espiritualidade do povo Wapichana, assim, é 
profundamente terapêutica, pois articula ética, ecolo-
gia e religião.

5.4 Rituais e acolhimento cristão

Com o passar dos anos, muitas comunidades wa-
pichanas passaram a acolher elementos do cris-

tianismo em suas práticas rituais, sem abandonarem 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 27 |

completamente suas tradições. Celebrações de batis-
mo, casamentos e missas comunitárias são, por vezes, 
realizadas com cantos em wapichana, com uso de gra-
fismos e com inserção de elementos simbólicos tradi-
cionais.

Esse processo de inculturação não deve ser visto 
como sincretismo, mas como expressão da vitalidade 
cultural e da capacidade do povo de integrar o Evan-
gelho à sua própria experiência espiritual. A Igreja, 
ao reconhecer e valorizar esses rituais, contribui para 
um anúncio mais encarnado e coerente com a vida do 
povo.

6 Organização comunitária e valores 
éticos

A sociedade wapichana é marcada por uma orga-
nização comunitária horizontal, cooperativa e 

relacional (sob a liderança do tuxaua). Não se trata de 
uma sociedade hierarquizada segundo padrões autori-
tários, mas de uma estrutura social sustentada por vín-
culos familiares, solidariedade entre gerações, respeito 
aos mais velhos e partilha dos bens. A ética que emerge 
desse modo de organização está enraizada na vivência 
cotidiana, nos rituais e na memória coletiva. Ela não se 
expressa principalmente em códigos escritos, mas em 
atitudes transmitidas oralmente e performadas em co-
munidade (ISA, 2025).

6.1 A comunidade como extensão da família

A célula básica da vida social do povo Wapichana 
é a família extensa, que inclui pais, filhos, avós, 

tios e primos convivendo em arranjos interdependen-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 28 |

tes. As decisões importantes não são tomadas de forma 
individual, mas discutidas em grupo, com escuta dos 
mais velhos e consulta aos líderes tradicionais. Essa 
forma de viver promove um senso de pertencimento e 
corresponsabilidade que fortalece o tecido social.

Cada membro da comunidade possui um papel 
definido, seja nas tarefas do campo, seja na organiza-
ção das festas, na educação das crianças ou na resolu-
ção de conflitos. O trabalho é distribuído segundo cri-
térios de idade, gênero e experiência, mas sempre com 
base na colaboração e na ajuda mútua. Não há espaço 
para o acúmulo excessivo nem para o individualismo 
competitivo. O bem comum deve prevalecer sobre os 
interesses particulares.

6.2 Autoridade, escuta e sabedoria

A liderança nas comunidades wapichanas é exerci-
da por meio do respeito conquistado e da escuta 

atenta. Os líderes, chamados de tuxauas, não impõem 
sua vontade, mas orientam com base na sabedoria e no 
diálogo. São escolhidos por sua trajetória, seu exem-
plo e sua capacidade de articular a comunidade frente 
aos desafios. Além dos tuxauas, os anciãos e as anciãs 
exercem forte influência moral e espiritual, sendo con-
sultados em decisões importantes e reconhecidos como 
portadores da memória do povo.

Essa forma de autoridade participativa inspira 
modelos alternativos de organização política e ecle-
sial, que valorizam o discernimento coletivo, a escuta 
dos pequenos e a confiança no processo. Em muitas 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 29 |

comunidades deste povo, as assembleias são espaços 
sagrados de fala, escuta e decisão, funcionando como 
verdadeira “liturgia da vida”.

6.3 Valores éticos fundamentais

Entre os valores mais importantes para o povo Wa-
pichana estão o respeito, a reciprocidade, a gene-

rosidade, a escuta e a memória. O respeito se manifes-
ta nas relações com os mais velhos, com a natureza e 
com os espíritos. A reciprocidade orienta o trabalho, a 
partilha dos alimentos e a cooperação mútua. A gene-
rosidade é sinal de nobreza e de sabedoria espiritual: 
quem acumula ou retém em excesso é visto com des-
confiança.

A escuta é fundamental para o equilíbrio comu-
nitário. Espera-se o momento certo de intervir, o tom 
adequado, a palavra justa. Essa ética da escuta valori-
za o silêncio como meio de comunhão e sabedoria. Já 
a memória garante a continuidade da tradição, sendo 
constantemente atualizada por meio dos ritos, dos no-
mes e das narrativas.

Outro valor central é o cuidado com os mais frá-
geis: crianças, doentes e idosos são prioridade na vida 
comunitária. Essa ética do cuidado não se limita ao 
humano, mas se estende ao território, aos animais e às 
fontes de água, como expressão de uma espiritualida-
de que une justiça, gratidão e responsabilidade.

6.4 Ética e resistência cultural

A ética wapichana é também uma forma de resistên-
cia diante da imposição de modelos coloniais de 

vida. Frente à lógica capitalista, consumista e individu-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 30 |

alista, o modo de vida comunitário wapichano preser-
va uma visão do mundo mais equilibrada, sustentável 
e justa. Essa ética da vida boa (kaimem) se expressa nas 
pequenas ações do cotidiano e oferece uma alternativa 
simbólica e prática ao paradigma dominante.

Para a teologia cristã, essa ética comunitária repre-
senta não apenas um desafio pastoral, mas também 
uma interpelação evangélica. Os valores do povo Wa-
pichana coincidem, em muitos aspectos, com os valo-
res do Reino de Deus anunciados por Jesus: partilha, 
cuidado, escuta, serviço e humildade. Por isso, o diá-
logo com essa ética pode enriquecer profundamente a 
ação evangelizadora da Igreja na Amazônia.

7 Os nomes indígenas e sua dimensão 
espiritual

No universo simbólico do povo Wapichana, os no-
mes não são apenas rótulos identificadores, mas 

expressões da história, da espiritualidade e da missão 
de cada pessoa. Nomear é um ato sagrado, carregado 
de memória ancestral e força espiritual. Ao receber um 
nome, a pessoa não apenas entra na comunidade; ela 
também recebe uma missão, uma identidade e uma 
bênção. Essa concepção do nome contrasta com a visão 
ocidental moderna, na qual o nome é muitas vezes ar-
bitrário ou burocrático.

7.1 Nomear é reconhecer

O processo de nomeação entre os membros do povo 
Wapichana costuma ser coletivo, cuidadoso e 

cheio de sentido. O nome pode vir dos ancestrais, de 
sonhos, de acontecimentos importantes, da natureza 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 31 |

ou de uma experiência espiritual marcante. Frequen-
temente, nomes são dados por pessoas mais velhas 
– avós, benzedeiros ou pajés – que reconhecem algo 
especial na criança recém-nascida.

Esse modo de nomear revela uma profunda teolo-
gia da pessoa: o nome não é algo externo, mas expres-
são do mistério de quem se é diante do mundo e diante 
do espiritual. Um nome carrega energia, história e des-
tino. Ele diz de onde a pessoa vem, a quem ela pertence 
e o que ela carrega em si como dom ou tarefa.

7.2 Nomes como memória viva

Os nomes também funcionam como dispositivos de 
memória. Ao nomear uma criança com o nome de 

um ancestral, a comunidade reafirma sua continuidade 
e mantém viva a história dos que já partiram. Nesse 
sentido, o nome é ponte entre os vivos e os mortos, en-
tre o presente e o passado. Ele insere o indivíduo em 
uma genealogia espiritual da natureza que transcende 
o tempo.

Por isso, o nome deve ser tratado com respeito. 
Não se pronuncia o nome de certos ancestrais em qual-
quer momento. Alguns nomes são considerados “for-
tes” e exigem preparo ou discernimento para serem 
transmitidos. Quando alguém pronuncia o nome de 
uma pessoa querida que faleceu, pode-se invocar sua 
presença ou proteção espiritual.

7.3 O nome como missão e identidade

O nome também é um chamado. Ele aponta para o 
que a pessoa é chamada a ser no mundo. Se uma 

criança recebe o nome de um grande guerreiro, espe-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 32 |

ra-se que ela seja corajosa; se recebe o nome de uma 
planta medicinal, espera-se que traga cura e equilíbrio. 
Essa expectativa não é uma imposição, mas um reco-
nhecimento espiritual que acompanha a trajetória da 
pessoa e a inspira.

Essa concepção aproxima-se da tradição bíblica, na 
qual o nome carrega missão e revelação. Abrão torna-
-se Abraão, pois será “pai de muitas nações”; Simão é 
chamado Pedro, porque será a “pedra” da Igreja. No 
batismo cristão, o nome é também sinal de filiação e 
vocação. Como veremos na leitura teológica posterior, 
há pontes profundas entre essa visão indígena e a an-
tropologia cristã do nome.

7.4 Nomear os missionários: reconhecimento 
e vínculo

Em algumas comunidades wapichanas, é costume 
que pessoas não indígenas – especialmente missio-

nários que vivem com o povo – recebam um nome Wa-
pichana. Esse gesto não é decorativo nem protocolar: é 
sinal de acolhimento, reconhecimento e aliança. Ao dar 
um nome, a comunidade reconhece que aquela pessoa 
estrangeira passou a fazer parte da história coletiva. 
Nomear é, aqui, um gesto de reciprocidade cultural e 
espiritual.

Receber um nome indígena exige responsabilida-
de. Significa estar disposto a escutar, aprender, respei-
tar e caminhar junto. Significa também ser portador de 
uma mensagem, de um modo de viver e de uma rela-
ção de confiança que se constrói com o tempo.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 33 |

8 Teologia do diálogo: fundamentos em 
documentos da Igreja

O diálogo com as culturas indígenas não é uma con-
cessão periférica, mas uma exigência profunda da 

missão evangelizadora da Igreja no mundo contem-
porâneo. A teologia católica, especialmente a partir 
do Concílio Vaticano II, tem desenvolvido uma com-
preensão cada vez mais aberta à pluralidade cultural e 
religiosa, reconhecendo que o Espírito de Deus já atua 
nos povos e em suas tradições antes mesmo do anúncio 
explícito do Evangelho. O encontro com a cosmovisão 
wapichana deve ser, portanto, iluminado por essa teo-
logia do diálogo, que é ao mesmo tempo uma atitude 
pastoral, uma postura epistemológica e um caminho 
espiritual (Cimi, 2015).

8.1 O Concílio Vaticano II e a abertura às 
culturas

O Concílio Vaticano II representa um ponto de in-
flexão na relação da Igreja com as culturas e as 

tradições não cristãs. No documento Gaudium et Spes 
(1965), a Igreja se declara “solidária com toda a família 
humana” e comprometida com a escuta dos “sinais dos 
tempos” (GS, 1; 4). No que diz respeito às religiões e 
culturas indígenas, o decreto Ad Gentes afirma que “os 
discípulos de Cristo devem conhecer bem as tradições 
nacionais e religiosas” e que a evangelização deve le-
var em conta “os elementos de verdade e de graça” já 
presentes entre os povos (AG, 11).

Essa atitude de escuta e de reconhecimento prepa-
ra o terreno para uma teologia que não parte da su-
perioridade, mas da humildade evangélica. Evangeli-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 34 |

zar não é colonizar; é testemunhar o Cristo vivo com 
respeito pela história do outro. Como exortou o Papa 
Francisco lembrando das palavras de São João Paulo 
II aos povos indígenas no Canadá (1984): “Trata-se de 
fazer que Cristo anime o centro mesmo de toda a cultu-
ra. Deste modo, não só o cristianismo é relevante para 
as populações indígenas, mas Cristo, nos membros do 
seu Corpo, torna-Se Ele mesmo indígena (Celebração 
da Palavra com os Índios do Canadá, 15 de setembro de 
1984)”.

8.2 Papa Francisco e a teologia do encontro

Nos últimos anos, o Papa Francisco tem aprofun-
dado essa teologia do diálogo, especialmente em 

contextos latino-americanos e amazônicos. Na exorta-
ção apostólica Evangelii Gaudium (2013), ele afirma que 
“a realidade é mais importante que a ideia” e que “o 
todo é superior às partes” (EG, 231-237), chamando a 
atenção para a valorização das culturas locais como 
lugares teológicos, ou seja, espaços onde Deus já se 
manifesta.

Na encíclica Laudato Si’ (2015), Francisco reconhe-
ce explicitamente a sabedoria dos povos indígenas: “É 
indispensável escutar tanto o clamor da terra quanto 
o clamor dos pobres” (LS, 49). Ele afirma que os indí-
genas “quando permanecem nos seus territórios, são 
precisamente eles que melhor os cuidam” (LS, 146), e 
que seu modo de viver é uma alternativa às lógicas de 
dominação e destruição ambiental.

Já no documento Querida Amazonia (2020), fruto 
direto do Sínodo para a Amazônia, Francisco apresen-
ta quatro sonhos: social, cultural, ecológico e eclesial. 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 35 |

O sonho cultural é expresso com clareza: “Sonho com 
uma Amazônia que preserve a riqueza cultural que a 
distingue, onde brilha de modos tão diversos a bele-
za humana” (QA, 7). Mais adiante, o Papa afirma: “É 
possível recolher, de maneira inculturada, os símbo-
los autênticos, sem os reduzir a elementos folclóricos” 
(QA, 78).

8.3 Diálogo, discernimento e inculturação

Essa teologia do diálogo não é relativista, mas pro-
fundamente evangélica. Ela exige discernimento: 

escutar com respeito, reconhecer o que é do Espírito 
e purificar o que for necessário à luz do Evangelho. 
Como afirma o Documento de Aparecida (2007), a evan-
gelização deve ser inculturada, ou seja, “capaz de ex-
pressar a fé cristã nas linguagens e símbolos próprios 
das culturas” (DAp, 479).

No contexto do povo Wapichana, essa teologia 
convida a Igreja a escutar os mitos, os rituais, os nomes 
e os símbolos, não como obstáculos, mas como media-
ções possíveis do encontro com Deus. O diálogo não 
é mera estratégia pastoral, mas caminho de conversão 
mútua: a Igreja se deixa interpelar pela sabedoria dos 
povos indígenas e, ao mesmo tempo, oferece o dom de 
Cristo com humildade e alegria.

9 Ecos bíblicos na cosmovisão wapichana: 
criação, palavra e presença divina

A espiritualidade wapichana, construída a partir de 
mitos fundadores, práticas rituais e uma profun-

da relação com o território, revela intuições religiosas 
que, à luz da fé cristã, podem ser reconhecidas como 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 36 |

sementes do Verbo (semina Verbi), ou seja, vestígios da 
presença divina na história dos povos. Ao escutar com 
atenção a cosmovisão deste povo, é possível encontrar 
ressonâncias com temas centrais da tradição bíblica, 
especialmente no que se refere à criação, à força da pa-
lavra e à presença discreta, mas constante, de Deus na 
história humana.

9.1 Criação como dom e harmonia

Na Bíblia, o relato da criação em Gênesis 1 apresen-
ta um Deus que cria o mundo com amor e ordem: 

“Deus viu tudo o que havia feito, e era muito bom” (Gn 
1,31). A criação não é fruto do acaso nem de uma luta 
entre forças caóticas, mas obra de um Deus que chama 
o ser à existência por meio da palavra. Essa visão en-
contra eco profundo na tradição wapichana, segundo 
a qual Tuminkery criou o mundo por meio do puuri, a 
palavra viva e eficaz.

O mito da grande árvore que sustentava o céu e 
unia todos os seres expressa de forma simbólica a 
harmonia original da criação, de modo semelhante ao 
jardim do Éden (Gn 2), onde o ser humano vivia em 
comunhão com os outros seres, sem vergonha, domi-
nação ou morte. A queda da árvore no mito do povo 
Wapichana marca a ruptura dessa ordem primordial – 
uma espécie de “queda” cósmica – que também apare-
ce nas Escrituras como consequência da desobediência 
e da pretensão humana (Gn 3).

Ambas as tradições, bíblica e indígena, reconhe-
cem que o mundo atual carrega as marcas dessa ruptu-
ra, mas também conserva sinais da bondade original. 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 37 |

A terra, os rios, os animais e os ciclos da natureza ainda 
são fontes de revelação, beleza e comunhão, se forem 
acolhidos com gratidão e respeito.

9.2 A Palavra como princípio criador

O Evangelho de João inicia com uma afirmação teo-
lógica que ilumina toda a reflexão sobre a lingua-

gem sagrada wapichana: “No princípio era o Verbo, e o 
Verbo estava com Deus, e o Verbo era Deus. […] Tudo 
foi feito por meio dele” (Jo 1,1-3). O Verbo, ou Logos, 
é a Palavra eterna que cria, revela e salva. Esse Verbo 
se fez carne em Jesus, assumindo nossa condição para 
redimir o mundo desde dentro.

A noção wapichana de puuri – a palavra que cria, 
cura e ordena – se aproxima em chave simbólica dessa 
realidade teológica. Tuminkery fala, e o mundo acon-
tece. A palavra não é mera representação, mas ação. 
Ela transforma, abençoa, orienta e corrige. O mesmo 
se pode dizer da Palavra de Deus nas Escrituras, que 
nunca volta sem produzir efeito (cf. Is 55,11).

Essa aproximação não significa identidade plena, 
mas permite reconhecer que, desde sua própria tradi-
ção, os Wapichana intuem algo da lógica do Evangelho: 
um Deus que cria com ternura, que fala com verdade e 
que permanece presente por meio de sua Palavra.

9.3 Deus escondido e próximo

Na espiritualidade wapichana, após a criação Tu-
minkery se retira para um plano invisível, dei-

xando aos humanos a responsabilidade de manter a 
ordem do mundo com base na memória, na palavra e 
nos rituais. Essa ausência do criador, no entanto, não 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 38 |

é abandono: é presença velada, manifestação simbóli-
ca, mistério acessível pela escuta e pela sensibilidade 
espiritual.

De modo análogo, a tradição bíblica conhece o si-
lêncio de Deus, sua presença discreta e sua ação ocul-
ta na história. O livro de Jó, os Salmos de lamento e 
os momentos de exílio e desolação mostram um Deus 
que nem sempre fala claramente, mas que caminha co-
nosco, muitas vezes de forma invisível. A encarnação 
do Verbo em Jesus é, nesse sentido, a revelação mais 
próxima e concreta do Deus escondido, que “armou 
sua tenda entre nós” (Jo 1,14), tornando-se acessível no 
cotidiano.

Os membros do povo Wapichana, ao reconhece-
rem os sinais dos criadores na natureza, nos sonhos, 
nos nomes e nos animais, desenvolvem uma espiritu-
alidade do discernimento e da escuta, que se aproxi-
ma da lógica do Reino de Deus descrita por Jesus: um 
Reino presente, mas oculto; pequeno como um grão de 
mostarda, mas cheio de potência (cf. Mc 4,30-32).

9.4 Caminhos de convergência e diálogo

Esses ecos bíblicos não autorizam uma fusão super-
ficial entre tradições, mas indicam pontos de con-

vergência que podem ser aprofundados pastoral e te-
ologicamente. A revelação cristã, ao encontrar-se com 
a sabedoria wapichana, não anula sua originalidade, 
mas pode ser enriquecida pela escuta atenta e reveren-
te dessa espiritualidade.

Como afirmou o Papa Francisco: “Quando os mis-
sionários chegaram a uma terra, deveria se pedir: onde 
está o Espírito Santo já presente aqui? E não: como va-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 39 |

mos trazer o Espírito Santo?” (Discurso no Celam, 2013). 
Isso vale também para a teologia: antes de explicar, ela 
deve escutar. Antes de ensinar, deve aprender.

A cosmovisão wapichana nos ensina que a criação 
é dom, que a palavra tem poder, que Deus é mistério 
e que a presença espiritual se manifesta na natureza e 
na memória. Esses ensinamentos, se acolhidos com hu-
mildade, podem iluminar a fé cristã e renovar a missão 
da Igreja na Amazônia.

10 A terra como dom: convergências 
espirituais

A relação com a terra está no centro da experiência 
espiritual dos povos indígenas e constitui tam-

bém um ponto fundamental da tradição bíblica e da 
teologia cristã. Para os Wapichana, como vimos, a terra 
é mãe, memória, fonte de vida e lugar de relação com 
os ancestrais e com os espíritos (Funai, 2015). Essa vi-
são, longe de ser puramente utilitária, revela uma com-
preensão teológica implícita: a terra é dom e mistério. 
Essa concepção encontra importantes ressonâncias na 
tradição cristã, especialmente nas Escrituras, na espiri-
tualidade franciscana e no magistério contemporâneo 
da Igreja.

10.1 A terra na Bíblia: dom e aliança

Na Sagrada Escritura, a terra é constantemente 
descrita como dom de Deus. Desde o livro do 

Gênesis, ela é apresentada como criação boa, confiada 
ao cuidado do ser humano (Gn 1,28-31). A terra não 
pertence ao homem, mas ao Senhor: “A terra é minha, 
e vós sois estrangeiros e hóspedes junto a mim” (Lv 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 40 |

25,23). Essa consciência de pertença divina impede 
uma visão possessiva e destrutiva do território e cha-
ma o povo à gratidão, à justiça e ao cuidado.

A terra também é sinal de aliança. Para o povo de 
Israel, ela representa a promessa de Deus, mas essa 
promessa está sempre condicionada à fidelidade ética 
e espiritual. Quando o povo se afasta da justiça, a terra 
geme, torna-se estéril, e os exílios se tornam advertên-
cias proféticas. Assim, a relação com a terra é sempre 
teológica: depende da fidelidade a Deus e ao próximo.

Essa visão bíblica ressoa fortemente com a cos-
movisão wapichana, para quem a terra não pode ser 
apropriada, comprada ou vendida. Ela é recebida dos 
ancestrais e cuidada para as gerações futuras. Destruir 
a terra é quebrar uma aliança, violar uma relação sa-
grada. O vínculo com o território é espiritual, não ape-
nas territorial.

10.2 Francisco de Assis e a fraternidade 
cósmica

A espiritualidade cristã encontra em São Francisco 
de Assis um modelo privilegiado de relação com 

a criação. No Cântico das Criaturas, Francisco chama a 
terra de “nossa irmã e mãe”, que nos sustenta e gover-
na com ternura. Sua sensibilidade ecológica não é ro-
mântica, mas profundamente teológica: ao reconhecer 
a fraternidade de todos os seres, ele afirma que tudo foi 
criado por amor e para o louvor do Criador.

A teologia indígena, mesmo que não utilize esses 
termos, vive algo semelhante. O respeito pela terra, pe-
los rios, pelos animais e pelas árvores revela uma espi-
ritualidade do cuidado, da comunhão e da gratuidade. 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 41 |

Há uma afinidade profunda entre o olhar franciscano e 
a vivência cotidiana do povo Wapichana: ambos veem 
a terra como reflexo do rosto de Deus.

Essa convergência foi reconhecida pelo Papa Fran-
cisco em sua encíclica Laudato Si’, onde afirma: “Os 
povos indígenas não são uma simples minoria entre 
outras, mas devem ser os principais interlocutores” na 
defesa da terra, pois possuem “uma cultura com um 
cuidado peculiar pelo território” (LS, 146).

10.3 A terra como espaço teológico

O território tradicional wapichano não é apenas 
cenário da vida, mas sujeito espiritual. Certas 

colinas, nascentes, clareiras e árvores são moradas de 
encantados ou lugares de memória sagrada. Essa per-
cepção do espaço como teofania – lugar da manifes-
tação divina – desafia a teologia cristã a ampliar seu 
conceito de sacramento e de lugar sagrado.

De fato, a teologia católica reconhece que Deus se 
comunica por mediações concretas: a água, o pão, o vi-
nho, o óleo, a palavra. Também reconhece que certos 
lugares tornam-se santuários por causa da experiência 
comunitária da fé. Quando a comunidade wapichana 
canta, dança e reza diante de uma serra ancestral, ela 
não está apenas fazendo cultura: ela está reconhecendo 
e atualizando a presença do sagrado.

A teologia do território, desenvolvida por muitos 
teólogos latino-americanos e indígenas, reforça essa 
dimensão: a terra é lugar de revelação e de cuidado; 
é espaço de espiritualidade e de missão. A Igreja, ao 
reconhecer isso, é chamada a defender a integridade 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 42 |

dos territórios indígenas não só por razões sociais ou 
ambientais, mas também por coerência com sua pró-
pria fé.

11 A força da palavra criadora: puuri e o 
Verbo encarnado (Jo 1,1)

A tradição wapichana nos apresenta o conceito de 
puuri como a palavra viva e eficaz, capaz de criar, 

curar, ordenar e transformar a realidade. Essa visão da 
linguagem como força espiritual não apenas se opõe à 
concepção meramente instrumental da fala, mas tam-
bém aponta para uma dimensão mística e sacramental 
do verbo. No horizonte cristão, essa intuição encontra 
sua máxima expressão no mistério do Verbo encarna-
do: “No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com 
Deus, e o Verbo era Deus” (Jo 1,1). A relação entre puu-
ri e o Logos cristão abre um fecundo espaço de diálogo 
teológico e espiritual.

11.1 A palavra como criação e cuidado

No relato da criação do Gênesis, Deus cria o mundo 
por meio da palavra: “Deus disse: ‘Faça-se a luz!’ 

– e a luz se fez” (Gn 1,3). Cada novo ato criador é prece-
dido por um verbo divino que dá forma ao caos e esta-
belece a ordem. A palavra, nesse sentido, é princípio de 
vida, luz e sentido. Ela não é um som vazio, mas uma 
energia criadora que comunica o próprio ser de Deus.

Entre os Wapichana, o puuri possui função aná-
loga: Tuminkery, o criador, não molda o mundo com 
as mãos, mas com a palavra. Ele fala e os seres vêm 
à existência. Esse paralelismo, ainda que pertencente 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 43 |

a sistemas culturais distintos, revela uma percepção 
compartilhada da linguagem como mediadora entre o 
invisível e o visível, entre o espiritual e o concreto.

Além disso, o puuri é também palavra de cuidado. 
Ele é usado nas benzeduras, nos cantos de cura, nas 
mediações de conflitos e nos ensinamentos dos anci-
ãos. O que é dito com verdade e sabedoria tem poder 
de restaurar o equilíbrio. Essa ética da palavra nos re-
corda a própria missão de Jesus como Verbo de Deus: 
suas palavras curavam, libertavam, anunciavam o Rei-
no e transformavam os corações.

11.2 O Verbo se fez carne

O prólogo do Evangelho de João oferece uma das 
formulações mais profundas da teologia cristã: 

“E o Verbo se fez carne e habitou entre nós” (Jo 1,14). 
O Verbo divino não permanece distante, mas assume 
nossa condição humana, nossa linguagem, nossa cul-
tura e nossos limites. Deus fala conosco por meio de 
uma vida concreta, encarnada, localizada. Isso confere 
dignidade à existência humana e santifica o cotidiano.

Essa encarnação do Verbo, no contexto do diálo-
go com os povos indígenas, assume uma dimensão 
particular: o Verbo pode se fazer “palavra indígena”, 
pode ressoar no puuri, pode encontrar morada nas nar-
rativas, cantos e danças dos povos originários. Como 
afirmou o Papa Francisco, “a fé cristã não desmantela 
o sonho indígena, mas o purifica e o realiza” (Querida 
Amazonia, 67).

A teologia da encarnação convida a uma evangeli-
zação que não destrói as culturas, mas que reconhece 
nelas lugares de acolhida do Verbo. Quando um pajé 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 44 |

proclama palavras de vida sobre um doente, ou quan-
do uma avó ensina uma história sagrada às crianças, 
pode-se perceber ali, em chave teológica, a presença 
discreta do Verbo que continua a se comunicar no co-
ração dos povos.

11.3 O puuri como mediação teológica

A palavra puuri, nesse contexto, pode ser vista como 
uma categoria teológica nativa – isto é, um con-

ceito cultural que carrega potencial para expressar 
mistérios cristãos de forma inculturada. Assim como 
os primeiros concílios usaram conceitos gregos (como 
Logos, ousía, hypóstasis) para falar de Deus, hoje é le-
gítimo perguntar: que conceitos indígenas podem nos 
ajudar a expressar a fé? O puuri é um deles.

Essa mediação, porém, exige discernimento e diá-
logo. Não se trata de sincretismo, mas de inculturação: 
o Evangelho se encarna nas linguagens e símbolos do 
povo, iluminando-os e sendo por eles iluminado. A pa-
lavra criadora, tanto em Tuminkery quanto no Cristo, 
aponta para um Deus que fala, se comunica, se doa e 
se faz próximo.

12 Corpo, dança e celebração: uma liturgia 
da vida

A tradição wapichana compreende o corpo humano 
como espaço sagrado, mediador entre o mundo 

visível e o invisível, entre a terra e os espíritos. Nas 
festas, nas danças, nas pinturas e nos rituais, o corpo 
é agente de celebração e de memória. A expressão cor-
poral não é acessório cultural, mas elemento essencial 
da espiritualidade. Essa concepção encontra forte res-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 45 |

sonância com a liturgia cristã, onde o corpo, os gestos, 
os símbolos e os sentidos têm papel central na relação 
com o mistério de Deus.

12.1 A dança como memória e oração

Para os Wapichana, dançar não é apenas divertir-se. 
É rezar, narrar, evocar, agradecer. A dança tradi-

cional do Parixara, por exemplo, atualiza histórias 
míticas, celebra a colheita, invoca proteção espiritual e 
reafirma a identidade do povo. Cada passo, cada can-
to, cada batida de pé no chão carrega sentido ritual. 
As danças coletivas são verdadeiros atos litúrgicos: 
elas organizam o tempo, unem as gerações e colocam o 
povo em sintonia com os ciclos da natureza e da vida.

Essa dimensão ritual da dança evoca, na tradição 
cristã, a teologia do corpo e da festa. A liturgia cristã 
também é corporal: ajoelha-se, levanta-se, caminha-se 
em procissão, faz-se o sinal da cruz, canta-se com o cor-
po. Os salmos, por sua vez, convidam a “dançar para o 
Senhor” (Sl 149,3), reconhecendo a corporeidade como 
linguagem de louvor.

12.2 O corpo como templo e sacramento

A Bíblia afirma que “o corpo é templo do Espírito 
Santo” (1Cor 6,19). A encarnação do Verbo em 

Jesus reafirma a dignidade do corpo humano, tornan-
do-o lugar de revelação e de comunhão. Essa antropo-
logia cristã encontra paralelos na visão wapichana, na 
qual o corpo é portador de grafismos sagrados, canal 
de forças espirituais e sede da memória comunitária.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 46 |

Nas celebrações indígenas, o corpo é preparado 
com pintura, colares, cocares e perfumes naturais. Es-
ses adornos não são apenas estéticos: eles protegem, 
comunicam pertencimento, expressam alegria e es-
tabelecem pontes com o mundo dos encantados. De 
modo semelhante, a Igreja reveste seus ministros, em-
beleza seus espaços litúrgicos e utiliza o óleo, a água, o 
pão e o vinho como mediações do sagrado.

Assim como a pintura corporal pode marcar o rito 
de passagem de uma criança à puberdade, o batismo 
cristão marca, com água e palavra, o nascimento espi-
ritual de alguém para a vida em Cristo. Ambos os ritos 
expressam uma transformação existencial, uma entra-
da em nova relação com o mundo e com a comunidade.

12.3 Liturgia e inculturação

A teologia litúrgica contemporânea reconhece que 
“a liturgia deve ser inculturada”, ou seja, capaz 

de assumir formas simbólicas que brotam da cultura 
do povo, sem perder a fidelidade ao mistério cristão. 
João Paulo II afirma na encíclica Slavarum Apostolica 
que “A inculturação é a encarnação do Evangelho nas 
culturas autóctones e, simultaneamente, a introdução 
destas culturas na vida da Igreja” (SA 21)4

Nesse sentido, a dança, os instrumentos indígenas, 
as línguas originárias e os gestos rituais dos Wapicha-
na podem e devem encontrar espaço na celebração 
cristã. Não se trata de folclore nem de concessão cul-
tural, mas de expressão legítima da fé encarnada em 

4 Encíclica Slavarum Apostolica por ocasião do 11.° centenário da 
obra de evangelização dos santos Cirilo e Metódio, 2 de Junho 1985 
(Edição do Secretariado Geral do Episcopado, Braga, Editorial A.O., 
1985, p. 27).



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 47 |

uma história concreta. O corpo Wapichana, ao dançar 
e cantar sua fé, também proclama o Evangelho com sua 
própria linguagem.

13 Nome e identidade: antropologia cristã 
e batismo

O nome é uma das expressões mais profundas da 
identidade humana. Nas culturas indígenas, 

como entre os Wapichana, nomear é reconhecer, aco-
lher, conferir missão e inserir a pessoa em uma rede de 
vínculos espirituais, familiares e territoriais. Essa visão 
está em sintonia com a antropologia cristã, que enten-
de o nome como dom, vocação e sinal da dignidade 
única de cada pessoa diante de Deus. O batismo, como 
sacramento da iniciação cristã, está profundamente li-
gado à identidade pessoal e à nomeação.

13.1 O nome na tradição bíblica

Na Bíblia, os nomes têm peso espiritual e histórico. 
Eles revelam a vocação, o caráter e, muitas vezes, 

o destino das pessoas. Deus muda o nome de Abrão 
para Abraão (Gn 17,5), de Jacó para Israel (Gn 32,29) 
e Jesus dá a Simão o nome de Pedro, a “rocha” (Mt 
16,18). O nome expressa quem a pessoa está chamada a 
ser. E Deus conhece cada um pelo nome: “Eu te chamei 
pelo nome, tu és meu” (Is 43,1).

Essa valorização do nome, enquanto identidade 
dada por Deus, ressoa fortemente com a prática wapi-
chana de nomear com discernimento, baseando-se em 
sonhos, linhagens ou sinais espirituais. Para os Wapi-
chana, o nome não é apenas funcional: ele liga a pessoa 
à sua história e à sua missão no mundo.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 48 |

13.2 O batismo: novo nome e nova pertença

O batismo cristão é o sacramento que marca o nas-
cimento de uma pessoa para a vida em Cristo. 

Nele, a pessoa é acolhida na comunidade eclesial e re-
cebe um nome, se ainda não tiver. Este nome, além de 
cultural ou familiar, passa a ser entendido à luz da fi-
liação divina: a pessoa se torna filha de Deus, membro 
do Corpo de Cristo e templo do Espírito Santo.

O batismo é, pois, um rito de passagem e de per-
tencimento. Como nas cerimônias de nomeação tradi-
cionais, ele envolve a invocação de um nome, gestos 
simbólicos (água, unção, vela, veste branca) e a intro-
dução numa nova rede de relações – com Deus, com 
os santos e com a comunidade cristã. O nome batismal 
torna-se sinal de uma vocação única e sagrada.

13.3 Diálogo com a espiritualidade Wapichana

Em muitas comunidades indígenas, o batismo cris-
tão é vivido como um segundo momento de no-

meação, complementando ou dialogando com o nome 
tradicional. Há famílias que pedem que a criança rece-
ba tanto um nome wapichano quanto um nome cristão, 
às vezes escolhendo o nome de um santo ou de alguém 
querido. Esse gesto pode ser visto como sinal de dupla 
pertença: à tradição ancestral e à fé em Cristo.

Para a pastoral inculturada, esse é um espaço fe-
cundo de diálogo. O nome indígena pode ser valori-
zado na celebração, mencionado pelo ministro, reco-
nhecido como expressão da identidade profunda da 
pessoa diante de Deus. O batismo, por sua vez, pode 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 49 |

ser entendido como plenificação daquilo que já é intuí-
do na tradição: a vida como dom, o nome como missão 
e a comunidade como lugar de bênção.

13.4 Nomear como ato de cuidado e dignidade

Num mundo marcado pela despersonalização e 
pela perda de identidade cultural, resgatar o va-

lor do nome – tanto na tradição cristã quanto na in-
dígena – é um ato de resistência espiritual. Nomear é 
reconhecer a dignidade única de cada pessoa, afirmar 
seu lugar no mundo e garantir sua visibilidade na his-
tória. O Evangelho nos recorda que Deus “chama suas 
ovelhas pelo nome” (Jo 10,3). Esse chamado continua 
vivo também na voz dos anciãos e anciãs que nomeiam 
os filhos da terra com sabedoria ancestral.

14 Caminhos para uma teologia indígena 
católica

A escuta atenta da cosmovisão wapichana, articula-
da com a reflexão teológica cristã, revela a neces-

sidade e a urgência de uma teologia indígena católica: 
um modo de fazer teologia que não apenas fale sobre 
os povos indígenas, mas que fale a partir deles – de 
seus territórios, de suas memórias, de seus símbolos e 
de sua experiência de Deus. Essa teologia não nega a 
tradição católica; ao contrário, deseja aprofundá-la por 
meio de um encontro fecundo com a alteridade, numa 
fidelidade criativa ao Evangelho.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 50 |

14.1 Da inculturação à interculturalidade

Tradicionalmente, a teologia católica utilizou o con-
ceito de inculturação para expressar o processo 

de adaptação do Evangelho às diversas culturas. Esse 
conceito foi importante para superar a visão eurocên-
trica que associava evangelização à uniformidade. No 
entanto, o contexto atual exige um passo adiante: da 
inculturação à interculturalidade.

A interculturalidade pressupõe não apenas a en-
trada do Evangelho em uma cultura, mas o diálogo 
mútuo entre culturas e tradições. Supõe que a cultura 
indígena não seja mero receptáculo, mas sujeito ativo 
do processo teológico. A teologia indígena católica 
nasce quando os próprios povos refletem, rezam, es-
crevem e interpretam a fé a partir de sua realidade.

O Documento de Aparecida (2007) já apontava 
nessa direção ao afirmar que “a Igreja deseja assumir 
e valorizar a religiosidade e a sabedoria dos povos 
indígenas” (DAp, 530). O Sínodo para a Amazônia e 
a exortação Querida Amazonia deram novo impulso a 
esse caminho, convocando teólogos, missionários e 
comunidades indígenas a construir uma Igreja “com 
rosto amazônico e indígena” (QA, 6).

14.2 Teologia do território, da escuta e do 
corpo

Uma teologia indígena católica precisa partir do 
território, não apenas como espaço geográfico, 

mas como lugar teológico. O chão, os rios, os nomes, 
os mitos, os saberes e os modos de vida não são “am-
bientação” da fé, mas matéria teológica. O território é 
sacramento do Reino, lugar de revelação e de missão.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 51 |

Essa teologia também deve ser teologia da escuta. 
Escuta da terra, da comunidade, dos anciãos, dos espí-
ritos, dos lamentos e dos cantos. É uma teologia que se 
faz em roda, não em cátedra. Que aprende com o silên-
cio, com o corpo e com os rituais. É uma teologia sensí-
vel à narrativa, à memória e ao ritmo do tempo natural.

Por fim, essa é uma teologia do corpo: corpo que 
dança, que sofre, que resiste, que celebra. Corpo pin-
tado, corpo ferido, corpo em comunhão. O corpo de 
Cristo não está apenas na hóstia consagrada, mas tam-
bém nos corpos ameaçados dos povos indígenas, que 
gritam por justiça e dignidade.

14.3 Perspectivas pastorais e formativas

A construção de uma teologia indígena implica 
mudanças concretas na pastoral e na formação 

eclesial. É necessário promover espaços de escuta e 
de protagonismo para os teólogos e líderes indígenas; 
apoiar a produção de materiais litúrgicos, catequéticos 
e teológicos em línguas originárias; incluir temas indí-
genas nos currículos dos seminários, casas de forma-
ção e universidades católicas.

Também é fundamental reconhecer a espirituali-
dade indígena como fonte legítima de sabedoria cristã, 
sem reduzi-la a superstição ou folclore. O Espírito so-
pra onde quer (Jo 3,8) – e sopra também entre os povos 
originários, com sua beleza, sua resistência e sua visão 
de mundo.

Como afirmou o Papa Francisco, “é possível assu-
mir um símbolo indígena sem o considerar necessaria-
mente como idolatria. Um mito carregado de sentido 
espiritual pode ser utilizado com vantagem e até evan-



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 52 |

gelizado” (Querida Amazonia, 79). A teologia indígena 
católica é, portanto, um caminho de renovação eclesial, 
de fidelidade ao Evangelho e de justiça histórica para 
os povos nativos.

14.4 Conclusão: uma Igreja com rosto 
indígena

O horizonte que se abre com essa reflexão é o de uma 
Igreja com rosto indígena, enraizada no território 

e aberta ao diálogo com todas as culturas. Uma Igreja 
que celebra com tambores e cantos em wapichana, que 
reconhece o valor dos pajés e anciãos, que protege os 
rios como dom de Deus e que proclama o Evangelho 
com palavras e grafismos que brotam do chão.

Essa teologia não será feita sozinha. Ela é tarefa de 
muitos: indígenas, missionários, teólogos, catequistas, 
bispos e comunidades. É um caminho que exige escuta, 
humildade, coragem e discernimento. Mas é, sobretu-
do, um caminho de esperança. Pois, como diz Deus no 
Apocalipse: “Eis que faço novas todas as coisas” (Ap 
21,5).

Conclusão – Por uma teologia enraizada 
no chão e no espírito

Este caderno procurou ser uma ponte entre dois 
mundos: a cosmovisão do povo Wapichana e a 

tradição teológica cristã católica. Ao longo de suas pá-
ginas, caminhamos com humildade e reverência entre 
mitos, palavras, rituais, nomes, territórios e símbolos 
sagrados que configuram o modo wapichano de estar 
no mundo. Em seguida, aproximamos essa realidade 
das fontes da fé cristã: a Sagrada Escritura, a tradição 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 53 |

teológica, a liturgia, os sacramentos e o magistério da 
Igreja. O que encontramos não foi oposição ou con-
fronto, mas ecos, ressonâncias e possibilidades de um 
diálogo fecundo.

Essa aproximação nos leva a afirmar, com convic-
ção e esperança, que a experiência de Deus não é mo-
nopólio de nenhuma cultura, mas dom universal que 
se manifesta de formas múltiplas e contextuais. Deus 
se comunica, se revela, habita. E o faz também nos can-
tos, nos mitos e nas danças dos povos indígenas. Como 
afirmam os documentos da Igreja, o Espírito Santo já 
estava presente entre os povos originários antes mes-
mo da chegada dos missionários, preparando seus co-
rações para o encontro com Cristo.

1 A terra como revelação e missão

A espiritualidade wapichana nos ensinou que a ter-
ra não é coisa, mas sujeito. É mãe, é morada dos 

ancestrais, é espaço de presença divina. Essa percep-
ção, que brota da experiência milenar de convivência 
respeitosa com o território, interpela fortemente a teo-
logia cristã, sobretudo em tempos de crise climática e 
devastação ambiental (Funai, 2015).

Assumir a terra como dom de Deus, como o fazem 
tanto os Wapichana quanto os textos bíblicos, significa 
comprometer-se com sua defesa, com sua cura e com 
sua justiça. A terra não é apenas um cenário, mas um 
lugar teológico, onde Deus se manifesta e onde a fé se 
encarna. A teologia indígena católica, por isso, será 
sempre também uma teologia ecológica e profética.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 54 |

2 A palavra como força e presença

O conceito de puuri – palavra viva, eficaz, criadora 
– ressoou com potência no diálogo com a teologia 

cristã da Palavra. Tuminkery, o criador Wapichana, 
fala e tudo existe. A Bíblia diz: “Deus disse: Faça-se a 
luz! – e a luz se fez”. O Evangelho afirma: “O Verbo se 
fez carne e habitou entre nós”. A palavra, em ambas 
as tradições, é mediação do divino, caminho de cura, 
fonte de sabedoria.

Recuperar o poder da palavra – na liturgia, na ca-
tequese, na evangelização – é também tarefa teológica. 
Escutar o puuri é também aprender a proclamar a Pala-
vra de Deus de forma encarnada, com o corpo, com o 
canto, com o silêncio. A palavra que cura é aquela que 
escuta primeiro.

3 O corpo e a celebração como liturgia da 
vida

A dimensão corporal da espiritualidade wapichana 
nos recorda que a fé não é ideia, mas experiência. 

O corpo dança, canta, reza, cura. A celebração não é 
apenas ato ritual, mas expressão da vida em sua totali-
dade. O corpo pintado, o ritmo da música, o gesto par-
tilhado – tudo isso comunica a presença do sagrado.

Essa percepção se aproxima da visão sacramental 
da Igreja: os sinais sensíveis da graça, os gestos que re-
velam o mistério. Dançar em Parixara pode ser tão sa-
grado quanto entrar em procissão. Pintar o corpo pode 
ser tão sagrado quanto fazer o sinal da cruz. O desafio 
é reconhecer essas expressões como legítimas, como 
lugares possíveis de encontro com Deus.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 55 |

4 O nome, a identidade e a vocação

O nome indígena, cheio de significado espiritual, 
mostra que cada pessoa é chamada a ser alguém, 

e não apenas algo. O nome é dom e missão. No batismo 
cristão, recebemos também um nome novo: filhos de 
Deus, membros do Corpo de Cristo. A teologia cristã 
encontra, no valor simbólico do nome, uma ponte para 
dialogar com a antropologia indígena.

Reconhecer os nomes, respeitá-los, celebrá-los, é 
parte de uma pastoral que valoriza a cultura local e aju-
da a afirmar a dignidade e a vocação de cada pessoa, 
segundo o coração de Deus.

5 Uma teologia em processo: escuta, 
discernimento e caminhada

No fim deste caderno, não apresentamos conclu-
sões definitivas, mas caminhos abertos. A teolo-

gia indígena católica está em construção e precisa ser 
feita em diálogo com os próprios povos, em escuta res-
peitosa, com discernimento espiritual e com abertura 
pastoral. Trata-se de uma teologia que nasce da vida 
e volta para a vida, nutrida pela Palavra de Deus, pelo 
chão da terra e pela sabedoria dos ancestrais.

A Igreja, para ser fiel a seu Senhor, deve ser sem-
pre uma Igreja em saída, que caminha com os povos, 
aprende com eles, uma Igreja que se deixa evangelizar 
por sua fé e seus modos de ver o mundo. Como dizia 
Dom Pedro Casaldáliga: “A missão não é levar Deus 
aonde Ele já está, mas descobrir como Ele já se revela 
ali” (Cimi, 2015).



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 56 |

6 Uma proposta pastoral: celebrar com o 
povo, a partir do povo

Por fim, este caderno quer ser um instrumento de 
formação, de reflexão e de celebração. Ele pode ser 

usado por agentes de pastoral, catequistas, lideranças, 
missionários e educadores. Pode servir de base para 
encontros, círculos bíblicos, estudos comunitários ou 
momentos de oração.

Referências

INSTITUTO SOCIOAMBIENTAL (ISA). Povos Indígenas no Brasil: 
Wapichana. Disponível em: https://pib.socioambiental.org/pt/
Povo:Wapichana. Acesso em: 7 ago. 2025.

CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO (CIMI). Cosmovisão 
indígena e modelo de desenvolvimento. 2015. Disponível em: https://
cimi.org.br/cosmovisao-indigena-e-modelo-de-desenvolvimento/. 
Acesso em: 7 ago. 2025.

CONGREGAÇÃO PARA O CULTO DIVINO. Diretório sobre Liturgia e 
Cultura (1994).

DOCUMENTO DE APARECIDA.  (2007).  V Conferência Geral do 
Episcopado Latino-americano e do Caribe.

CONCÍLIO VATICANO II. Decreto Ad Gentes do Concílio Vaticano 
II sobre a atividade missionária da Igreja em: https://www.vatican.
va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_
decree_19651207_ad-gentes_po.html Acesso em: 2 dez. 2025.

CONCÍLIO VATICANO II. Constituição Pastoral Gaudium em Spes 
do Concílio Vaticano II sobre a Igreja no mundo atual. Disponível 
em: https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/
documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html. 
Acesso em: 2 dez. 2025. 

FRANCISCO, Papa. Encontro com as populações indígenas e os 
membros da comunidade paroquial, Igreja do Sagrado Coração 
em Edmonton, 25 de julho de 2022. Disponível em: https://
www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2022/july/
documents/20220725-incontroedmonton-canada.html. Acesso em: 



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 57 |

2 dez. 2025.

FRANCISCO, Papa. Querida Amazonia.

FRANCISCO, Papa. Exortação apostólica Evangelii Gaudium.

FRANCISCO, Papa. Carta Encíclica Laudato Si’.

FRANCISCO, Papa. Discurso no Celam, 2013.

FUNDAÇÃO NACIONAL DOS POVOS INDÍGENAS (FUNAI). Para os 
indígenas a terra não é um bem econômico, mas um dom gratuito 
de seus antepassados, afirma Papa Francisco. 3 set. 2015. Disponível 
em: https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2015/para-
os-indigenas-a-terra-nao-e-um-bem-economico-mas-um-dom-
gratuito-de-seus-antepassados-afirma-papa-francisco. Acesso em: 
7 ago. 2025.

JOÃO PAULO II, Papa. Encíclica Slavarum Apostólica (AS), Edição do 
Secretariado Geral do Episcopado, Braga, Editorial A.O., 1985. 

NARRATIVAS tradicionais sobre Tuminkery e Duwid (versões locais 
em Roraima). Roraima, 2024-2025. Informação oral (manuscrito não 
publicado).

RELATOS orais coletados em contexto pastoral com comunidades 
Wapichana. Roraima, 2024-2025. Informação verbal (arquivo 
pessoal dos autores).

WAPICHANA, Cristino, A árvore do mundo, São Paulo: Rodopio, 
2021.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 58 |

Pe. José F. Castillo Tapia, SJ, jesuíta 
espanhol. Graduado em Filosofia e 

Teologia pela Pontifícia Universidad Co-
millas (Madri, Espanha); em Educação 
pela Universidad de Granada (Espanha); 
possui Mestrado em Espiritualidade Ina-

ciana pela Pontifícia Universidad Comillas; Mestrado 
em Educação pela Universidad Pontificia de Salaman-
ca (Espanha); e Mestrado em Teologia Sistemática pela 
Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia (FAJE), em 
Belo Horizonte. Tem atuado em Camagüey (Cuba), 
acompanhando a pastoral da juventude e os campo-
neses. Atualmente, trabalha na Amazônia brasileira, 
acompanhando os povos indígenas.

Joice Alberto de Souza. Educadora indí-
gena comprometida com a valorização 

e preservação da cultura e língua wapicha-
na. Formada em Licenciatura Intercultu-
ral Indígena com habilitação em Ciências 
Sociais, ela atua como intérprete da língua 

wapichana e é professora da rede estadual de ensino. 
Falante nativa de wapichana, tem formação especí-
fica como intérprete e tem se destacado na tradução 
de livros para sua língua materna, contribuindo para 
o fortalecimento do ensino bilíngue e da produção de 
materiais didáticos voltados às comunidades indíge-
nas. Participou do Inventário Nacional da Diversidade 
Linguística (INDL), com foco nas línguas indígenas da 
região da Serra da Lua, uma importante iniciativa para 

Sobre os autores



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 59 |

o reconhecimento e proteção das línguas originárias do 
Brasil. É mestranda no Programa de Mestrado Profis-
sional em Ensino de História (ProfHistória) pela Uni-
versidade Federal de Roraima (UFRR), onde desenvol-
ve pesquisas voltadas à história indígena e à educação 
intercultural.



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 60 |

CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA
N. 1 Hermenêutica da tradição cristã no limiar do século XXI –  Johan Konings, SJ

N. 2 Teologia e Espiritualidade. Uma leitura Teológico-Espiritual a partir da Realidade do 
Movimento Ecológico e Feminista – Maria Clara Bingemer

N. 3 A Teologia e a Origem da Universidade – Martin N. Dreher

N. 4 No Quarentenário da Lumen Gentium – Frei Boaventura Kloppenburg, OFM

N. 5 Conceito e Missão da Teologia em Karl Rahner – Érico João Hammes

N. 6 Teologia e Diálogo Inter-Religioso – Cleusa Maria Andreatta

N. 7 Transformações recentes e prospectivas de futuro para a ética teológica – José Roque 
Junges, SJ

N. 8 Teologia e literatura: profetismo secular em “Vidas Secas”, de Graciliano Ramos – Car-
los Ribeiro Caldas Filho

N. 9 Diálogo inter-religioso: Dos “cristãos anônimos” às teologias das religiões  - Rudolf 
Eduard von Sinner

N. 10 O Deus de todos os nomes e o diálogo inter-religioso –  Michael Amaladoss, SJ

N. 11 A teologia em situação de pós-modernidade – Geraldo Luiz De Mori, SJ

N. 12 Teologia e Comunicação: reflexões sobre o tema – Pedro Gilberto Gomes, SJ

N. 13 Teologia e Ciências Sociais – Orivaldo Pimentel Lopes Júnior

N. 14 Teologia e Bioética – Santiago Roldán García

N. 15 Fundamentação Teológica dos Direitos Humanos – David Eduardo Lara Corredor

N. 16 Contextualização do Concílio Vaticano II e seu desenvolvimento – João Batista Li-
bânio, SJ

N. 17 Por uma Nova Razão Teológica. A Teologia na Pós-Modernidade – Paulo Sérgio Lo-
pes Gonçalves

N. 18 Do ter missões ao ser missionário – Contexto e texto do  Decreto Ad Gentes revisitado 
40 anos depois do Vaticano II – Paulo Suess

N. 19 A teologia na universidade do século XXI segundo Wolfhart Pannenberg – 1ª parte 
– Manfred Zeuch

N. 20 A teologia na universidade do século XXI segundo Wolfhart Pannenberg – 2ª parte 
– Manfred Zeuch

N. 21 Bento XVI e Hans Küng. Contexto e perspectivas do encontro em Castel Gandolfo 
– Karl-Josef Kuschel

N. 22 Terra habitável: um desafio para a teologia e a espiritualidade cristãs – Jacques Ar-
nould

N. 23 Da possibilidade de morte da Terra à afirmação da vida. A teologia ecológica de Jür-
gen Moltmann – Paulo Sérgio Lopes Gonçalves

N. 24 O estudo teológico da religião: Uma aproximação hermenêutica – Walter Ferreira 
Salles

N. 25 A historicidade da revelação e a sacramentalidade do mundo – o legado do Vaticano 
II – Frei Sinivaldo S. Tavares, OFM

N. 26 Um olhar Teopoético: Teologia e cinema em O Sacrifício, de Andrei Tarkovski – Joe 
Marçal Gonçalves dos Santos

N. 27 Música e Teologia em Johann Sebastian Bach – Christoph Theobald

N. 28 Fundamentação atual dos direitos humanos entre judeus, cristãos e muçulmanos: aná-
lises comparativas entre as religiões e problemas – Karl-Josef Kuschel

N. 29 Na fragilidade de Deus a esperança das vítimas. Um estudo da cristologia de Jon 
Sobrino – Ana María Formoso

N. 30 Espiritualidade e respeito à diversidade – Juan José Tamayo-Acosta



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 61 |

N. 31 A moral após o individualismo: a anarquia dos valores – Paul Valadier

N. 32 Ética, alteridade e transcendência – Nilo Ribeiro Junior

N. 33 Religiões mundiais e Ethos Mundial – Hans Küng

N. 34 O Deus vivo nas vozes das mulheres – Elisabeth A. Johnson

N. 35 Posição pós-metafísica & inteligência da fé: apontamentos para uma outra estética 
teológica – Vitor Hugo Mendes

N. 36 Conferência Episcopal de Medellín: 40 anos depois – Joseph Comblin

N. 37 Nas pegadas de Medellín: as opções de Puebla – João Batista Libânio

N. 38 O cristianismo mundial e a missão cristã são compatíveis?: insights ou percepções das 
Igrejas asiáticas – Peter C. Phan

N. 39 Caminhar descalço sobre pedras: uma releitura da Conferência de Santo Domingo 
– Paulo Suess

N. 40 Conferência de Aparecida: caminhos e perspectivas da Igreja Latino-Americana e 
Caribenha – Benedito Ferraro

N. 41 Espiritualidade cristã na pós-modernidade – Ildo Perondi

N. 42 Contribuições da Espiritualidade Franciscana no cuidado com a vida humana e o 
planeta – Ildo Perondi

N. 43 A Cristologia das Conferências do Celam – Vanildo Luiz Zugno

N. 44 A origem da vida – Hans Küng

N. 45 Narrar a Ressurreição na pós-modernidade. Um estudo do pensamento de Andrés 
Torres Queiruga – Maria Cristina Giani

N. 46 Ciência e Espiritualidade – Jean-Michel Maldamé

N. 47 Marcos e perspectivas de uma Catequese Latino-americana – Antônio Cechin

N. 48 Ética global para o século XXI: o olhar de Hans Küng e  Leonardo Boff – Águeda 
Bichels

N. 49 Os relatos do Natal no Alcorão (Sura 19,1-38; 3,35-49): Possibilidades e limites de um 
diálogo entre cristãos e muçulmanos – Karl-Josef Kuschel

N. 50 “Ite, missa est!”: A Eucaristia como compromisso para a missão – Cesare Giraudo, SJ

N. 51 O Deus vivo em perspectiva cósmica – Elizabeth A. Johnson

N. 52 Eucaristia e Ecologia – Denis Edwards

N. 53 Escatologia, militância e universalidade: Leituras políticas de São Paulo hoje – José 
A. Zamora

N. 54 Mater et Magistra – 50 Anos – Entrevista com o Prof. Dr. José Oscar Beozzo

N. 55 São Paulo contra as mulheres? Afirmação e declínio da mulher cristã no século I – 
Daniel Marguerat

N. 56 Igreja Introvertida: Dossiê sobre o Motu Proprio “Summorum Pontificum” – Andrea 
Grillo

N. 57 Perdendo e encontrando a Criação na tradição cristã –  Elizabeth A. Johnson

N. 58 As narrativas de Deus numa sociedadepós-metafísica: O cristianismo como estilo – 
Christoph Theobald

N. 59 Deus e a criação em uma era científica – William R. Stoeger

N. 60 Razão e fé em tempos de pós-modernidade – Franklin  Leopoldo e Silva

N. 61 Narrar Deus: Meu caminho como teólogo com a literatura – Karl-Josef Kuschel

N. 62 Wittgenstein e a religião: A crença religiosa e o milagre entre fé e superstição – Luigi 
Perissinotto

N. 63 A crise na narração cristã de Deus e o encontro de religiões em um mundo pós-me-
tafísico – Felix Wilfred



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 62 |

N. 64 Narrar Deus a partir da cosmologia contemporânea – François Euvé

N. 65 O Livro de Deus na obra de Dante: Uma releitura na Baixa Modernidade – Marco 
Lucchesi

N. 66 Discurso feminista sobre o divino em um mundo pós-moderno – Mary E. Hunt

N. 67 Silêncio do deserto, silêncio de Deus – Alexander Nava

N. 68 Narrar Deus nos dias de hoje: possibilidades e limites – Jean-Louis Schlegel

N. 69 (Im)possibilidades de narrar Deus hoje: uma reflexão a partir da teologia atual – De-
gislando Nóbrega de Lima

N. 70 Deus digital, religiosidade online, fiel conectado: Estudos sobre religião e internet – 
Moisés Sbardelotto

N. 71 Rumo a uma nova configuração eclesial – Mario de França Miranda

N. 72 Crise da racionalidade, crise da religião – Paul Valadier

N. 73 O Mistério da Igreja na era das mídias digitais – Antonio Spadaro

N. 74 O seguimento de Cristo numa era científica – Roger Haight

N. 75 O pluralismo religioso e a igreja como mistério: A eclesiologia na perspectiva inter-
-religiosa – Peter C. Phan

N. 76 50 anos depois do Concílio Vaticano II: indicações para a semântica religiosa do fu-
turo – José Maria Vigil

N. 77 As grandes intuições de futuro do Concílio Vaticano II: a favor de uma “gramática 
gerativa” das relações entre Evangelho, sociedade e Igreja – Christoph Theobald

N. 78 As implicações da evolução científica para a semântica da fé cristã – George V. Coyne

N. 79 Papa Francisco no Brasil – alguns olhares

N. 80 A fraternidade nas narrativas do Gênesis: Dificuldades e possibilidades – André Wé-
nin

N. 81 Há 50 anos houve um concílio...: significado do Vaticano II – Victor Codina

N. 82 O lugar da mulher nos escritos de Paulo – Eduardo de la Serna

N. 83 A Providência dos Profetas: uma Leitura da Doutrina da Ação Divina na Bíblia He-
braica a partir de Abraham Joshua  Heschel – Élcio Verçosa Filho

N. 84 O desencantamento da experiência religiosa contemporânea em House: “creia no que 
quiser, mas não seja idiota” – Renato Ferreira Machado

N. 85 Interpretações polissêmicas: um balanço sobre a Teologia da Libertação na produção 
acadêmica – Alexandra Lima da Silva & Rhaissa Marques Botelho Lobo

N. 86 Diálogo inter-religioso: 50 anos após o Vaticano II – Peter C. Phan

N. 87 O feminino no Gênesis: A partir de Gn 2,18-25 – André Wénin

N. 88 Política e perversão: Paulo segundo Žižek – Adam Kotsko

N. 89 O grito de Jesus na cruz e o silêncio de Deus. Reflexões teológicas a partir de Marcos 
15,33-39 – Francine Bigaouette, Alexander Nava e Carlos Arthur Dreher

N. 90 A espiritualidade humanística do Vaticano II: Uma redefinição do que um concílio 
deveria fazer – John W. O’Malley

N. 91 Religiões brasileiras no exterior e missão reversa – Vol. 1 – Alberto Groisman, Ale-
jandro Frigerio, Brenda Carranza, Carmen Sílvia Rial, Cristina Rocha, Manuel A. Vásquez 
e Ushi Arakaki

N. 92 A revelação da “morte de Deus” e a teologia materialista de Slavoj Žižek – Adam 
Kotsko

N. 93 O êxito das teologias da libertação e as teologias americanas contemporâneas – José 
Oscar Beozzo

N. 94 Vaticano II: a crise, a resolução, o fator Francisco – John O’Malley

N. 95 “Gaudium et Spes” 50 anos depois: seu sentido para uma Igreja aprendente – Mas-
simo Faggioli



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 63 |

N. 96 As potencialidades de futuro da Constituição Pastoral 

N. 97 500 Anos da Reforma: Luteranismo e Cultura nas Américas – Vítor Westhelle

N. 98 O Concílio Vaticano II e o aggiornamento da Igreja – No centro da experiência:a litur-
gia, uma leitura contextual da Escritura e o diálogo – Gilles Routhier

N. 99 Pensar o humano em diálogo crítico com a Constituição Gaudium et Spes – Geraldo 
Luiz De Mori

N. 100 O Vaticano II e a Escatologia Cristã: Ensaio a partir de leitura teológico-pastoral da 
Gaudium et Spes – Afonso Murad

N. 101 Concílio Vaticano II: o diálogo na Igreja e a Igreja do Diálogo – Elias Wolff

N. 102 A Constituição Dogmática Dei Verbum e o Concílio Vaticano II – Flávio Martinez 
de Oliveira

N. 103 O pacto das catacumbas e a Igreja dos pobres hoje! – Emerson Sbardelotti Tavares

N. 104 A exortação apostólica Evangelii Gaudium: Esboço de uma interpretação original do 
Concílio Vaticano II – Christoph Theobald

N. 105 Misericórdia, Amor, Bondade: A Misericórdia que Deus quer – Ney Brasil Pereira

N. 106 Eclesialidade, Novas Comunidades e Concílio Vaticano II: As Novas Comunidades 
como uma forma de autorrealização da Igreja – Rejane Maria Dias de Castro Bins

N. 107 O Vaticano II e a inserção de categorias históricas na teologia – Antonio Manzatto

N. 108 Morte como descanso eterno – Luís Inacio João Stadelmann

N. 109 Cuidado da Criação e Justiça Ecológica-Climática. Uma perspectiva teológica e ecu-
mênica – Guillermo Kerber

N. 110 A Encíclica Laudato Si’ e os animais - Gilmar Zampieri

N. 111 O vínculo conjugal na sociedade aberta. Repensamentos à luz de Dignitatis Humanae 
e Amoris Laetitia – Andrea Grillo

N. 112 O ensino social da Igreja segundo o Papa Francisco – Christoph Theobald

N. 113 Lutero, Justiça Social e Poder Político: Aproximações teológicas a partir de alguns de 
seus escritos – Roberto E. Zwetsch

N. 114 Laudato Si’, o pensamento de Morin e a complexidade da realidade – Giuseppe 
Fumarco

N. 115 A condição paradoxal do perdão e da misericórdia. Desdobramentos éticos e impli-
cações políticas – Castor Bartolomé Ruiz

N. 116 A Igreja em um contexto de “Reforma digital”: rumo a um sensus fidelium digitalis? 
Moisés Sbardelotto

N. 117 Laudato Si’ e os Objetivos de Desenvolvimento Sustentável: uma convergência? – 
Gaël Giraud e Philippe Orliange

N. 118 Misericórdia, Compaixão e Amor: O rosto de Deus no Evangelho de Lucas – Ildo 
Perondi e Fabrizio Zandonadi Catenassi

N. 119 A constituição da Dignidade Humana: aportes para uma discussão pós-metafísica – 
Thyeles Moratti Precilio Borcarte Strelhow

N. 120 Renovação do espaço público: pentecostalismo e missão em perspectiva política – 
Amos Yong

N. 121 Viver as Bem-aventuranças numa Igreja em saída – Tea Frigerio

N. 122 Ser e Agir, o Reino e a Glória: a Oikonomia Trinitária e a bipolaridade da máquina 
governamental – Colby Dickinson

N. 123 A sensibilidade religiosa de Thoreau – Edward F. Mooney

N. 124 Diáconas na Igreja Maronita – Phyllis Zagano

N. 125 Comportamentos normatizados e a noção de profanação: uma reflexão em Giorgio 
Agamben – Claudio de Oliveira Ribeiro

N. 126 Teologalidade das resistências e lutas populares – Francisco de Aquino Júnior



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 64 |

N. 127 A glória como arcano central do poder e os vínculos entre oikonomia, governo e 
gestão – Colby Dickinson

N. 128 O Princípio Pluralista – Claudio de Oliveira Ribeiro

N. 129 Deus e o Diabo na política: compaixão e vocação profética – Ivone Gebara

N. 130 Deslocamentos genealógicos da economia teológica segundo Agamben – Joel De-
cothé Junior

N. 131 A Heterodoxia do Pseudo-Dionísio: hierarquia e burocracia na Teologia Medieval – 
Gerson Leite de Moraes e Daniel Nagao Menezes

N. 132 O pensamento de Jorge Mario Bergoglio. Os desafios da Igreja no mundo contem-
porâneos – Massimo Borghesi

N. 133 Os documentos eclesiais pós-sinodais “Familiaris Consortio” de Wojtyla e “Amoris 
Laetitia” de Bergoglio como respostas aos desafios da pastoral matrimonial – José Roque 
Junges

N. 134 A universalidade e o (não) lugar político da Igreja no mundo de hoje. A eclesiologia 
da globalização de Francisco – Massimo Faggioli

N. 135 A ética social do Papa Francisco: O Evangelho da misericórdia segundo o espírito de 
discernimento – Juan Carlos Scannone S.I.

N. 136 Amoris Laetitia: aspectos antropológicos e metodológicos e suas implicações para a 
teologia moral – Todd A. Salzman e Michael G. Lawler

N. 137 A Teologia da Missão à luz da Exortação Apostólica Evangelii gaudium – Paulo 
Suess

N. 138 O pontificado de Francisco e o laicato na missão da Igreja hoje. Avanços e impasses 
da “parrésia eclesial” – Andrea Grillo

N. 139 A Opção de Francisco: como evangelizar um mundo em mudança? – Austen Ivereigh

N. 140 A liturgia, 50 anos depois do Concílio Vaticano II: marcos, desafios, perspectivas 
– Andrea Grillo

N. 141 Franciscus non cantat: Um discurso, alguns percursos e ressonâncias acerca da músi-
ca litúrgica pós-conciliar – Márcio Antônio de Almeida

N. 142 Para além do limiar do Templo: apontamentos éticos para uma pastoral em modo 
on-line – Thiago Isaias Nóbrega de Lucena e José Joanees Souza Oliveira

N. 143 A Conversão de Agostinho de Hipona, interpretada em reflexões sobre a expressão 
Intellige Ut Credas – Orlando Polidoro Junior

N. 144 Teologia Pública e Práxis Pastoral: considerações em vista de uma Pastoral Pública 
- Luis Carlos Dalla Rosa

N. 145 O debate sobre o princípio pluralista: um balanço das reflexões sobre o princípio 
pluralista e suas aplicações - Claudio de Oliveira Ribeiro

N. 146 Juventudes e vivência ecumênica - Rosemary Fernandes da Costa

N. 147 Igreja e evangelização: provocações da pandemia. Parte I - O fim de um mundo? - 
Geraldo De Mori, Lucimara Trevizan e Edward Guimarães

N. 148 Igreja e evangelização: provocações da pandemia. Parte II - As dores do parto - Geral-
do De Mori, Lucimara Trevizan e Edward Guimarães

N. 149 Igreja e evangelização: provocações da pandemia. Parte III - Vinho novo, odres novos 
- Geraldo De Mori, Lucimara Trevizan e Edward Guimarães

N. 150 O Papa Francisco, a Igreja e a ética teológica. Alguma coisa mudou? -  Michael G. 
Lawler e Todd A. Salzman

N. 151 Igreja em saída para as periferias sociais e existenciais. O problema espiritual da 
missão - Rogério L. Zanini

N. 152 Fratelli Tutti: um guia de leitura - Gilmar Zampieri

N. 153 A Igreja e as uniões do mesmo sexo: O Responsum e suas implicações pastorais - 
Michael G. Lawler e Todd A. Salzman

N. 154 A Igreja e a união de pessoas do mesmo sexo: O Responsum e a possibilidade de 
novas abordagens - Andrea Grillo



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 65 |

N. 155 Gustavo Gutierrez: servidor dos pequenos e teólogo da libertação - José Oscar Beozzo

N. 156 O ensino moral da Igreja no pontificado do Papa Francisco: avanços, desafios e pers-
pectivas - Todd A. Salzman e Michael G. Lawler

N. 157 Razão pública e sociedade pós-secular: o diálogo entre cidadãos religiosos e seculari-
zados no pensamento de Jürgen Habermas - Emerson Silva

N. 158 Valores cristãos, valores seculares e por que eles precisarão um do outro na década 
de 2020 - Alec Ryrie

N. 159 O grito de abandono de Jesus na cruz e o silêncio de Deus: reflexões à luz do Evange-
lho de Marcos - Junior Vasconcelos do Amaral

N. 160 O pós-teísmo como superação dialética do teísmo - Santiago Villamayor

N. 161 A fé cristã na ressurreição e a crise da linguagem religiosa na pós-modernidade - 
Ferdinando Sudati

N. 162 O rio e a cisterna. Superar permanentemente toda forma de teísmo - Paolo Scquizzato

N. 163 Diante de um cristianismo moribundo, a proposta de um cristianismo adulto: um 
olhar sobre o pós-teísmo - Beatrice Iacopini

N. 164 “Gloria Victis – ainda que tarde!” Pelo reconhecimento de santidade de São Sepé Tia-
raju - Luiz Carlos Susin

N. 165 O Sínodo da Amazônia, Querida Amazonia e as mulheres - Phyllis Zagano

N. 166 O cristianismo e a revelação de Deus em tempos de irrelevância cristã - Francesco 
Cosentino

N. 167 O magistério do Papa Francisco em tempos de guerra - Andreas Gonçalves Lind

N. 168 Thomas Merton, leitor de Sigmund Freud e Carl Jung - Nilson Perissé

N. 169 Meu Cristo Mutilado. Fundamento de minhas esperanças - Pedro Gilberto Gomes

N. 170 A “Opção Francisco” e o caminho da sinodalidade - Phyllis Zagano

N. 171 Uma realidade para além da vontade: Agostinho, IA e a vindicação da teofania - 
Jordan Joseph Wales

N. 172 A Opção Francisco e a reforma da Igreja. Desafios e perspectivas - Massimo Faggioli

N. 173 Diaconato feminino na história da Igreja - Guillermo Daniel Micheletti

N. 174 Pensar a transformação missionária da Igreja a partir dos “fiéis não tão praticantes...” 
- Valérie Le Chevalier

N. 175 Mulheres, Igreja, Sinodalidade. Esperanças e expectativas - Maria Cristina S. Fur-
tado, Alzirinha Souza, Ivenise T. Gonzaga Santinon, Maria Inês de Castro Millen e Maria 
Clara Lucchetti Bingemer 
 
N. 176 Mais azul que rosa: moral sexual católica e comunidade LGBTQIA+ - Leomar 
Nascimento de Jesus 
 
N. 177 A Igreja é uma mulher: misoginia magisterial, mulheres míticas e feminilidade 
mimética - Tina Beattie

N. 178 Teologia e lógicas plurais: desafios e perspectivas para o pensamento teológico 
latino-americano - Claudio de Oliveira Ribeiro 
 
N. 179 “Creio...na ressureição da carne e na vida eterna”: Escatologia cristã - José Roque 
Junges

N. 180 Ecologia integral e encarnação nos povos originários - José F. Castillo Tapia

N. 181 Vocação, castidade e discernimento: um olhar sobre jovens LGBTs na vida consa-
grada - João Melo

N. 182 O Rito Amazônico na Igreja Católica: contexto, desafios e propostas - José F. Castillo 
Tapia 
 
N. 183 Os rumos da Igreja Católica no Brasil: política, democracia e direitos - Brenda 
Carranza, Jeferson Batista Silva, Leon Souza,  Regina Facchini, Renan Baptistin Dantas e 
Tabata Tesser



Jo
ice

 A
lbe

rto
 de

 S
ou

za
 e 

Jo
sé

 F.
 C

as
till

o T
ap

ia
CADERNOS TEOLOGIA PÚBLICA  Nº 185

INSTITUTO HUMANITAS UNISINOS – IHU

| 66 |

 
N. 184 Uma maneira de proceder: a importância dos Exercícios Espirituais para o pensa-
mento de Michel de Certeau - Cainan Espinosa Gimenes e Leandro Couto Carreira Ricon 




